
ISSN 1026-9479
e-ISSN 2411-4642

П
Р

О
Б

Л
Е

М
Ы

 И
С

Т
О

Р
И

Ч
Е

С
К

О
Й

 П
О

Э
Т

И
К

И
   

   
   

 2
02

6 
   

   
 №

 1
   

2 0 2 6

том 24
№ 1

ПП РОБЛЕМЫ 
ИСТОРИ ЧЕСКОЙ ПОЭТИК И



ISSN 1026-9479
e-ISSN 2411-4642

T
H

E
 P

R
O

B
L

E
M

S
 O

F
 H

IS
T

O
R

IC
A

L
 P

O
E

T
IC

S
   

   
   

 2
02

6 
   

   
 N

o.
 1

   

2 0 2 6

Vol.  24
No. 1

T H E P ROBL E MS 
OF H ISTOR ICA L POET IC S



ISSN 1026-9479
e-ISSN 2411-4642

Министерство науки и высшего образования Российской Федерации
Федеральное государственное бюджетное образовательное учреждение

высшего образования
ПЕТРОЗАВОДСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ

ПРОБЛЕМЫ ИСТОРИЧЕСКОЙ 
ПОЭТИКИ

2026

Том 24
№ 1

Главный редактор:
д-р филол. наук, проф. В. Н. Захаров

Издается с 1990 года, 
выходит 4 раза в год.



ISSN 1026-9479
e-ISSN 2411-4642

The Ministry of Science and Higher Education of the Russian Federation
The Federal State-Financed Higher Educational Institution

PETROZAVODSK STATE UNIVERSITY

THE PROBLEMS OF HISTORICAL  
POETICS

[PROBLEMY ISTORICHESKOI POETIKI]

2026

Vol. 24
no. 1

Chief Editor:
Vladimir N. Zakharov,  PhD (Philology), Professor

Established in 1990.

The journal is published quarterly.

185910, Russian Federation 
Petrozavodsk, Petrozavodsk State University

Tel. +7 (8142) 719 603
E-mail: poetica@petrsu.ru

Web-site: http://poetica.pro



 РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ:   EDITORIAL BOARD:
В. Н. ЗАХАРОВ (гл. ред.), д. филол. н., проф. 
(Петрозаводск, Москва, Россия)

Vladimir ZAKHAROV (Chief Editor), PhD, 
Professor (Petrozavodsk, Moscow, Russia

В. В. БОРИСОВА 
д. филол. н., проф. (Уфа, Москва, Россия)

Valentina BORISOVA 
PhD, Professor (Ufa, Moscow, Russia)

В. И. ГАБДУЛЛИНА 
д. филол. н., проф. (Барнаул, Россия)

Valentina GABDULLINA 
PhD, Professor (Barnaul, Russia)

Бенами БАРРОС ГАРСИА 
PhD (Гранада, Испания)

Benamí BARROS GARCÍA  
PhD (Granada, Spain)

А. Г. ГАЧЕВА д. филол. н. (Москва, Россия) Anastasia GACHEVA PhD (Moscow, Russia)

Джузеппе ГИНИ 
PhD, проф. (Урбино, Италия)

Giuseppe GHINI 
PhD, Professor (Urbino, Italy)

И. А. ЕСАУЛОВ 
д. филол. н., проф. (Москва, Россия) 

Ivan ESAULOV 
PhD, Professor (Moscow, Russia)

О. В. ЗЫРЯНОВ 
д. филол. н., проф. (Екатеринбург, Россия)

Oleg ZYRYANOV 
PhD, Professor (Yekaterinburg, Russia)

А. Е. КУНИЛЬСКИЙ
д. филол. н., проф. (Петрозаводск, Россия)

Andrey KUNILSKY 
PhD, Professor (Petrozavodsk, Russia)

А. В. ПИГИН 
д. филол. н., проф. (Петрозаводск, 
Санкт-Петербург, Россия) 

Alexander PIGIN 
PhD, Professor (Petrozavodsk, St. Petersburg, 
Russia)

Н. А. ТАРАСОВА 
д. филол. н. (Санкт-Петербург, Россия)

Natalia TARASOVA 
PhD (St. Petersburg, Russia)

Е. А. ТАХО-ГОДИ  
д. филол. н., проф. (Москва, Россия) 

Elena TAKHO-GODI 
PhD, Professor (Moscow, Russia)

Галин ТИХАНОВ 
PhD, проф. 
(Лондон, Великобритания)

Galin TIHANOV 
PhD, Professor (London, UK)

Йосип УЖАРЕВИЧ 
д. филол. н., проф. (Загреб, Хорватия)

Josip UŽAREVIĆ 
PhD, Professor (Zagreb, Croatia)

А. Н. УЖАНКОВ 
д. филол. н., проф. (Химки, Москва, Россия)

Alexander UZHANKOV 
PhD, Professor (Khimki, Moscow, Russia)

С. Л. ФОКИН 
д. филол. н., проф. (Санкт-Петербург, 
Россия)

Sergey FOKIN 
PhD, Professor (St. Petersburg, Russia)

Кейт ХОЛЛЭНД  
PhD  (Торонто, Канада)

Kate HOLLAND  
PhD (Toronto, Canada)

ЧЖОУ Ци-чао 
д. филол. н., проф. (Пекин, Китай)

ZHOU Qichao 
PhD, Professor (Beijing, China)



Журнал включен в российские и международные базы данных 

и системы цитирования:

The Journal is included in the russian and in the international databases 

of scientific citing:

Scopus; Web of Science (Emerging Sources Citation Index, Russian 

Science Citation Index); Russian Science Citation Index (RSCI), РИНЦ 

(Российский индекс научного цитирования); DOAJ (Directory of 

Open Access Journals, Швеция); Urich’s Periodical Directory (США); 

EBSCOhost (США, Алабама, Бирмингем); Google Scholar; BASE 

(Bielefeld Academic Search Engine, Германия); SLAVUS (Slavic Hu-

manities Index, Торонто, Канада); Open Academic Journals Index 

(International Network Center for Fundamental and Applied Research, 

Российская Федерация);  C.E.E.O.L (Central and Eastern European 

Online Library, Франкфурт, Германия); Единый государственный 

перечень научных изданий (уровень 1).

Журнал и его архив размещаются на сайтах и в  научных 

электронных библиотеках:

The full-text versions of the issues are freely available on the websites 

and in the Scientific Electronic Libraries:

http://poetica.pro

http://elibrary.ru

http://cyberleninka.ru



Содержание 5

СОДЕРЖАНИЕ

Д. М. Буланин (Санкт-Петербург).
Эпитафия Феодору Тверитину:
у истоков жанра . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

В. В. Королева, О. В. Февралева (Владимир).
Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28 

В. А. Коршунков (Киров).
Мифопоэтический образ «птичьего царя»
в «Сказке о рыбаке и рыбке» А. С. Пушкина.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

А. Л. Сахарчук (Москва).
Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова 1830—1831 гг. . . . . . . . . . . . 74

И. А. Кравчук (Санкт-Петербург).
«Тюремный цикл» Н. С. Лескова в жанровом и историко-литературном
аспекте (Лесков — Достоевский — Щедрин). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

А. Ф. Паченко (Санкт-Петербург).
Принцип всеединства в религиозно-философских представлениях
Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Соловьева (1870−1880). . . . . . . . . . . . . . . . 121 

А. С. Собенников (Санкт-Петербург).
Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы».. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

Г. П. Козубовская (Барнаул).
Чеховская интерпретация женских образов
пушкинского романа «Евгений Онегин».. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156 

В. А. Мескин (Москва).
Ницшеанская парадигма красоты в поэтике Максима Горького. . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

М. И. Крупенина (Москва).
Мифопоэтическая модель смерти в поэме
С. А. Есенина «Черный человек».. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

И. С. Леонов (Москва), И. Цинтула (Банска Быстрица, Словацкая Республика).
Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева в рассказах
«Христова всенощная» и «Свет Разума» .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214

Е. Ю. Шестакова (Архангельск).
Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева».. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

Н. А. Прозорова (Санкт-Петербург).
Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц:
библейский подтекст.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254

А. А. Олейников (Воронеж).
«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный роман.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274



6 Contents

CONTENTS

D. M. Bulanin (Saint Petersburg).
An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of the Genre .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

V. V. Koroleva, O. V. Fevraleva (Vladimir).
Shakespeare’s Metamorphoses in the Poetics of E. T. A. Hoffmann. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28 

V. A. Korshunkov (Kirov).
The Mythopoeic Image of the “King of Birds”
in Alexander Pushkin’s “The Tale of the Fisherman and the Fish”.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

A. L. Sakharchuk (Moscow).
Dated Titles in the 1830–1831 Lyric Poems by Mikhail Lermontov. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

I. A. Kravchuk (Saint Petersburg).
The Prison Cycle by N. S. Leskov in a Genre, Historical,
and Literary Context (Leskov — Dostoevsky — Shchedrin).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

A. F. Pachenko  (Saint Petersburg).
The Principle of All-Unity in the Religious and Philosophical Views
of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, and Vladimir Solovyov (1870s−1880s)... . . . . . . . . . . . 121 

A. S. Sobennikov (Saint Petersburg).
A Myth of the People in Leo Tolstoy’s Drama “The Power of Darkness”.. . . . . . . . . . . . . . . 140

G. P. Kozubovskaya (Barnaul).
Chekhov’s Interpretation of Female Characters
in Pushkin’s Novel “Eugene Onegin”.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156 

 V. A. Meskin (Moscow).
The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim Gorky’s Poetics.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

M. I. Krupenina (Moscow).
Mythopoetic Model of Death in S. Yesenin’s “The Black Man”.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

I. S. Leonov (Moscow), I. Cintula (Banská Bystrica, Slovak Republic).
Ethnopoetic Aspects of I. S. Shmelev’s Prose
in Short Stories “Christ’s All-Night Vigil” and “The Light of Reason”.. . . . . . . . . . . . . . . . . 214

E. Yu. Shestakova (Arkhangelsk).
The Theme of Childhood in the Novel by I. A. Bunin “The Life of Arsenyev”.. . . . . . . . . . 230

N. A. Prozorova (Saint Petersburg).
The Poetics of the Path in O. F. Bergholz’s “Daytime Stars”:
Biblical Subtext. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254

A. A. Oleinikov (Voronezh).
“The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn as Easter Novel.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274



© Д. М. Буланин, 2026

2026;24(1):7–27 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983
EDN: SDFIMP

Эпитафия Феодору Тверитину:
у истоков жанра

Д. М. Буланин
Институт русской литературы (Пушкинский Дом),

Российская академия наук 
(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация) 

e-mail: dmitriibulanin@yandex.ru

Аннотация. История русской эпитафии начинается довольно поздно. 
В течение нескольких столетий после принятия христианства на Руси 
не принято было делать на надгробиях какие-либо надписи. Первые 
из них фиксируются на памятниках конца XV в. Однако еще долгое 
время — вплоть до второй половины XVII в. — надписи на камне отлича- 
лись крайним лаконизмом. Их сухой формуляр ограничивался обычно 
обозначением даты, когда умер погребенный, и указанием его имени. На 
невыразительном фоне этих надписей уникальным фактом является  
риторически украшенная эпитафия некоему Феодору Тверитину. Произ- 
ведение, без имени составителя, читается среди дополнительных текстов 
в двух рукописях, содержащих сочинения Максима Грека. В настоящей 
статье доказывается, что он и является автором эпитафии. Дошедший 
до нас текст представляет собой перевод с несохранившегося греческого 
оригинала. Этот оригинал был написан элегическим дистихом, но переве- 
ден на церковно-славянский язык прозой. В статье высказано предположе- 
ние, что эпитафия, как и ряд других текстов Максима Грека, написана 
в связи с обновлением тверского собора после пожара 1537 г. Под именем 
Феодора, кому посвящено анализируемое произведение, скрывается, 
по мнению автора статьи, тверской епископ XIV в. Феодор Добрый. Его 
погребение находилось в одном из приделов соборного храма. Эпитафия  
Максима Грека, написанная в византийских традициях, соотносится с его 
опытами в других риторических жанрах (этопейя, просопопейя). В При- 
ложении к статье публикуется текст памятника, важного и для рекон-
струкции грекоязычного наследия сочинителя, и для истории эпитафии 
как литературного жанра.
Ключевые слова: эпиграфика, жанр, перевод, элегический дистих, 
этопейя, просопопейя, гомеризм, рай, архив
Для цитирования: Буланин Д. М. Эпитафия Феодору Тверитину: у исто- 
ков жанра // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 7–27. 
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983. EDN: SDFIMP



8 Dmitrii M. Bulanin

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983
EDN: SDFIMP

An Epitaph to Theodore Tveritin:
At the Origins of the Genre

Dmitrii M. Bulanin
Institute of Russian Literature (Pushkinskiy Dom), 

Russian Academy of Sciences 
(Saint Petersburg, Russian Federation) 

e-mail: dmitriibulanin@yandex.ru

Abstract. The history of Russian epitaphs starts rather late. It was not custo- 
mary for the people of Rus’ to place any inscriptions on the tombstones for 
several centuries after the country’s conversion to Christianity. The first in-
scriptions found on the burial monuments date back to the late 15th century. 
However, for a long time, until the second half of the 17th century, the inscrip-
tions on the stones were extremely laconic. Their austere formular was usually 
limited to the date of death of the deceased and to his name. A rhetorically 
decorated epitaph to a certain Theodore Tveritin stands out against the back-
ground of the typical inscriptions of the epoch. The epitaph lacks the name 
of its author. It is copied among additional texts in two manuscripts containing 
the works of Maximus the Greek. The article proves that he is the real author 
of the epitaph. The surviving text is a translation from a lost Greek original. 
The original was written in elegiac distichs, but translated into Church Slavo- 
nic as prose. The article suggests that the epitaph, like several other texts by 
Maximus the Greek, was written on the occasion of the Tver cathedral reno-
vation. This cathedral was completely destroyed by fire in 1537. The author 
of the article assumes that Theodore Tveritin, to whom the text is dedicated, 
is Theodore the Good, the bishop of Tver in the 14th century. His burial was 
located in one of the cathedral’s aisles. The epitaph by Maximus the Greek 
is written according to the Byzantine traditions, and it correlates with a series 
of the writer’s experiments in different rhetorical genres (etopoeia, prosopo-
poeia). The epitaph to Theodore Tveritin is published in the Appendix to the 
article. This work by Maximus the Greek is important for the reconstruction 
of the author’s Greek-language legacy as well as for the history of the epitaph 
as a literary genre.
Keywords: epigraphic text, genre, translation, elegiac distich, ethopoeia, 
prosopopoeia, homerism, paradise, archive
For citation: Bulanin D. M. An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of 
the Genre. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics],  
2026, vol. 24, no. 1, pp. 7–27. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15983. EDN: SDFIMP 
(In Russ.)



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 9

Из числа литературных жанров, нашедших отражение 
в эпиграфике, эпитафия является едва ли не самым рас-

пространенным. Но тем, кто обращается к конкретным пред- 
ставителям этого жанра (или иным эпиграфическим текстам), 
прежде приходится задать себе вопрос: как разграничить те тек-
сты, которые начертаны непосредственно на материальном 
объекте, от тех, которые или переписаны с соответствующего 
объекта, или составлены для него загодя, или, наконец, сочи- 
нены независимо от него в качестве литературного упражнения. 
Знатоки интересующего нас жанра в новейших его воплоще- 
ниях справедливо подчеркивают, что отделить друг от друга  
реальные (на надгробии) и литературные (фиктивные) его виды 
сложно, а часто — невозможно [Николаев, Царькова: 6–10]. 
Столь же актуальной проблемой в отношении эпитафий (как 
и в отношении других эпиграфических памятников) является 
дифференциация чисто информативных (прагматических) 
и риторически украшенных (назовем их «декорированными») 
разновидностей жанра. Непреодолимого барьера между двумя  
разновидностями не существует и в этом случае.

Двоякое видовое различие — по функции и по словесному 
оформлению — находим уже в эпитафиях древних греков 
и римлян, которые весьма преуспели в риторическом декори- 
ровании эпиграфических сочинений всех сортов [Guarducci: 
379–417]1. Уже тогда эпитафии не только вырезались на мо-
гильном камне — их тексты широко распространялись и в уст- 
ной (удержанные в коллективной памяти, они воспроизводи- 
лись с вариациями на новых погребениях), и в письменной 
форме. Вспомним хотя бы автоэпитафию Эсхила, шуточную 
эпитафию комару Вергилия. От тысячелетней истории Визан- 
тийской империи, наследовавшей культурные богатства клас- 
сической древности, осталось, однако же, ничтожное количество 
снабженных надписями надгробий in situ. Такое положение 
вещей объясняют, с одной стороны, неграмотностью основ- 
ной массы населения, с другой — снобизмом, присущим со- 
циальной и интеллектуальной элите империи. Представите- 
лей элиты хоронили обычно при монастырях и церквах, 

1 Ср. на с. 386–387 перечень элементов, в полном наборе или частично 
включавшихся в греческую эпитафию.



10 Д. М. Буланин

по большей части стертых с лица земли после гибели империи 
[Lauxtermann: 215]. Напротив, на страницах греческих руко-
писей можно прочитать немало эпитафий, в основном стихо- 
творных, среди них и произведения, вышедшие из-под пера 
видных литераторов. Но их наследие относится к верхнему 
пласту утонченной византийской культуры, к тому пласту, 
который средневековые славяне категорически отказывались 
перенимать.

Откуда берет свое начало история русской эпитафии? Дол- 
гое время в Древней Руси обходились без каких-либо надписей 
на надгробиях. Впервые они фиксируются на памятниках до- 
вольно поздних — датирующихся самым концом XV в., и они 
походили не столько на эпитафии, сколько на владельческие 
надписи, делавшиеся тогда на предметах быта [Беляев: 246–265]. 
Надгробие рассматривалось как имущество покойного или тех 
его родственников, которые заказали камень. Начиная с первой 
четверти XVI в. получают распространение формализованные 
надписи, с обозначением даты, на которую пришлась кончина 
погребенного, и его имени. Полагают, что запрос на них был 
обусловлен регламентацией церковного поминовения умер- 
ших, с обычаем чтения и службы непосредственно над могилой. 
В качестве функциональных предшественников надгробных 
надписей признают, во-первых, граффити, сделанные на стенах 
храма и извещающие о смерти кого-то, порой в сопровождении  
молитвы, во-вторых, летописные сообщения о смерти того или 
иного героя повествования. Сухость содержания, присущую 
надписям, которые выбиты на старших надгробиях, Л. А. Беляев 
считает их родовым признаком. Все же в последние годы спе- 
циалисты разыскали несколько намогильных камней с тек-
стами, которые выходят за рамки скупого формуляра, приня- 
того тогда для эпитафий. Так, на плите 1561/1562 г. из Волоко- 
ламска находим добрые пожелания тому, кто удосужится про- 
читать несколько слов, составляющих саму эту короткую над- 
пись: «А хто чтетъ, тому на здравье и на спасенье» [Авдеев, 
2019: 243]. На фрагменте плиты из Московского Новоспасского  
монастыря знатокам эпиграфики удалось опознать отрывок 
из духовного стиха «Зрю тя, гробе…», бывшего в те годы у всех 



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 11

на устах: «Ох, ох, смерть, смерть, кто тя можетъ избежати» 
[Авдеев, 2024].

Эпитафии, украшенные («декорированные») всеми цве- 
тами риторики, получили в московской словесности права  
гражданства сто лет спустя. Таковы, в частности, образцы жан-
ра, сочиненные классиками русского литературного барок- 
ко, которые внедрили в стихосложение изосиллабические 
вирши, — Симеоном Полоцким, Сильвестром Медведевым, 
Карионом Истоминым. Примечательно, что одновременно 
с появлением «декорированных» текстов, которые вырезали 
на камне, распространяется манера копировать эпитафии 
на страницах рукописных кодексов и даже собирать такие тек-
сты в своеобразные антологии. Более того, относительно не- 
которых представителей жанра, читающихся в рукописях, 
нельзя однозначно утверждать, что они вообще когда-либо 
украшали надгробия. Промежуточным звеном между сухим 
протоколом первых надписей на камне и витиеватыми эпи- 
тафиями, сочиненными силлабическими стихотворцами, 
можно считать текст, которому посвящена настоящая работа 
и который заслуживает того, чтобы занять свое скромное, но 
законное место в истории жанра.

Эпитафия, которую мы публикуем в Приложении к статье, 
сохранилась только на бумаге и только лишь в двух списках. 
Оба списка находятся в рукописях, представляющих собой 
собрания сочинений Максима Грека, причем собрания двух  
разных типов. Для понимания того, что это значит, необхо- 
димы разъяснения. В отличие от писаний, составленных боль-
шинством других московских книжников и переписывав- 
шихся обыкновенно в кодексы разнообразного состава, труды  
Максима Грека копировались в одну книгу. Получался том, 
напоминающий в чем-то собрание сочинений писателя или 
поэта нового времени. Археографы выявили целую серию та-
ких рукописных собраний, составленных из текстов Макси-
ма Грека, собраний, которые различаются по набору этих тек- 
стов и последовательности их расположения [Синицына, 1977: 
223–279], [Буланин, Шашков]. При копировании собраний позд- 
нейшими переписчиками их состав, как правило, оставался 
неизменным. Как установила Н. В. Синицына, первые типы 



12 Д. М. Буланин

подобных собраний, постепенно разраставшихся в объеме, 
комплектовал сам автор. Сначала это был сборник из 12-и глав, 
потом из 25-и, потом из 47-и, наконец, из 73-х. В то время как 
первые два не отложились в чистом виде в рукописной тради-
ции, так что их содержание реконструируется специалистами, 
собрание из 47-и глав, называемое условно Иоасафовским, есть 
старший из типов, который мы встречаем в реально дошедших  
рукописях. По мнению Н. В. Синицыной, в древнейшей руко-
писи с этим собранием (РГБ, ф. 173/I, собр. Московской духов- 
ной академии фунд., № 42) находится правка, выполненная  
рукой автора.

Помимо указанной, Иоасафовское собрание сохранилось 
еще в нескольких рукописях, тождественных по составу [Си- 
ницына, 1977: 223–228]. Занимающий нас текст находится 
в одной из них: именно в РГБ, ф. 173/I, собр. Московской ду- 
ховной академии фунд., № 153 (далее И). Однако эпитафия 
читается здесь не среди тех сорока семи глав, которые образу- 
ют данный тип собрания, а за его пределами — на последнем 
ненумерованном листе книги, оставшемся чистым (л. 578 об.). 
Записи на таких листах, кем бы они ни делались — автором, 
копиистом или читателем, имели обычно косвенное отноше- 
ние к основному содержанию книги или вообще не были с ним 
связаны. Второй список эпитафии находится в старшей из ру-
кописей, содержащих другой тип собрания сочинений — тот, 
который получил условное название Троицкого2. Эта руко-
пись — РГБ, ф. 304/I, собр. Троице-Сергиевой лавры, № 200 
(далее Т) является черновой по отношению к более поздним 
представителям Троицкого собрания. Хотя Троицкое собра- 
ние было составлено позднее, чем Иоасафовское — в первой 
четверти XVII в. — для восстановления корпуса сочинений 
и переводов Максима Грека оно столь же ценно, как прижизнен- 
ное. Работу над собранием, судя по всему, инициировал Дио- 
нисий Зобниновский, архимандрит Троицкого монастыря 
и большой почитатель афонского труженика, проведшего 
в монастыре последние годы жизни. По-видимому, при под- 
готовке собрания архимандрит использовал ту часть архива 

2 Перечень списков Троицкого собрания см.: [Синицына, 1977: 273–274], 
[Буланин, Шашков: 234–235].



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 13

писателя, которая осталась после него в монастыре. В Т, как 
и в И, эпитафия занимает маргинальное положение относи- 
тельно костяка глав, образующих Троицкое собрание в соб- 
ственном смысле слова (л. 14 об.).

На каких основаниях мы приписываем Максиму Греку  
текст, который ни автор, ни распоряжавшиеся его письмен- 
ным наследием книжники не решались включить в число глав, 
образующих то и другое собрание? Рассмотрим прежде со- 
отношение двух имеющихся списков. Основным мы призна- 
ем список И. Сам кодекс со списком хорошо известен специ- 
алистам, потому что симметрично эпитафии, на первом не- 
нумерованном его листе, находится другая уникальная за- 
пись — о городе Арте, где родился Максим Грек, и о его роди-
телях. Долгое время считалось, что эта запись, как и весь ко- 
декс, представляют собой автограф писателя. А. И. Иванов 
признавал автографом текст эпитафии [Иванов: 25, 210]. Ни то, 
ни другое предположение не может быть принято, потому 
что рукопись датируется по водяным знакам концом XVI в. 
Думают, тем не менее, что запись на первом листе восходит 
к заметкам самого автора или к его устным сообщениям [Си- 
ницына, 2008: 16]. Справедливость такого вывода подкрепля- 
ется и тем, что кодекс, судя по всему, копировался в Троиц-
ком монастыре, и тем, что в записи используются формы 
на –х родительного падежа множественного числа («христиа- 
нѣхъ, грекохъ, философехъ»), часто встречающиеся в сочине- 
ниях и переводах афонского старца [Соболевский: 263, примеч. 1], 
[Olmsted: 4]. Атрибуция записи на первом листе может слу- 
жить первым намеком на то, что эпитафия, расположенная 
в кодексе симметрично записи об Арте, принадлежит ему же.

Обратимся к списку XVII в. Самое интересное — то, что 
в Т, в нижней части л. 14, непосредственно перед текстом эпи- 
тафии, читается заметка об Арте и родителях Максима Грека, 
идентичная заметке в начале И. Казалось бы, взаимоотношение 
списков не оставляет места для сомнений: составители Т ско- 
пировали заметку об Арте с первого листа кодекса XVI в., 
а эпитафию — с последнего листа этого же кодекса. Но, вос- 
становив описанным образом последовательность событий, 
текстолог сталкивается с непреодолимой трудностью. Дело 



14 Д. М. Буланин

в том, что эпитафию в Т  предваряет надписание, которое ре-
зюмирует содержание следующих дальше строк и которое, 
как и саму эпитафию, есть основания считать переводом 
с греческого (см. ниже). В И надписания нет. Возможно, дело 
обстояло следующим образом. Заметка об Арте и эпитафия 
вместе с надписанием, которое Максим Грек так и не перевел 
на славянский язык, находились вместе и в той же последова- 
тельности в его архиве. К этому архиву обращались незави- 
симо друг от друга тот, кто переписал эти тексты в И, и со- 
ставители Т. В отличие от первого, который, как видно, не 
в состоянии был понять греческий текст и опустил его, книж- 
ники в окружении троицкого архимандрита кое-что разуме-
ли по-гречески (ср. записи на л. 13 об. в Т, где приведены гре-
ческие порядковые числительные до сотни) и перевели над- 
писание.

Каково же содержание эпитафии Феодору Тверскому 
и что можно сказать о ее форме? Интересные соображения 
по этому поводу находим в статье М. Ю. Федорцовой [Фе- 
дорцова]. Ее работа производит двойственное впечатление. 
С одной стороны, попытку исследовательницы уложить 
церковно-славянский текст в метрические схемы гекзаметра 
и пентаметра по образцу греческого дистиха нельзя признать  
реконструкцией, отвечающей научным требованиям. Автор 
произвольно обращается с редуцированными, устраняет, по  
мере надобности, зияние, заменяет местоименные формы 
прилагательных и причастий на краткие, и др. Поставленная 
в статье цель в принципе не могла быть достигнута: все имею- 
щиеся в нашем распоряжении материалы говорят о том, что 
Максим Грек не занимался просодическими экспериментами 
на славянском языке. Заметим, что метрическую организацию 
искали в писаниях святогорца и прежде М. Ю. Федорцовой. 
Аргументация искавших строилась на произведениях писа- 
теля, церковно-славянскому тексту которых предшествовал 
сохранившийся или несохранившийся греческий стихотвор- 
ный оригинал. Так поступила С. Матхаузерова, давшая раз-
вернутое обоснование своей точки зрения и выбравшая для 
этого два произведения Максима Грека [Матхаузерова: 91–100]. 
Первое из них — это перевод в двух вариантах одних и тех же  



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 15

греческих стихов. Сами стихи в данном случае утрачены. 
Писатель предназначал их для проверки квалификации того, 
кто в будущем мог бы явиться в Москву и стал бы из корыст- 
ных побуждений хвалиться своими познаниями в гречес- 
ких словесных науках. Похваляющемуся рекомендовалось 
дать для перевода с греческого языка сочиненное автором 
стихотворение «о томъ, како подобаеть входити въ святыя 
храмы Божия». Дальше экзаменуемому предстояло опреде- 
лить, каким размером, точнее — двумя размерами написано 
стихотворение («ироискою и елегиискою мѣрою», т. е. гекза- 
метром и пентаметром), и представить просодическую характе- 
ристику каждого. Второе произведение, привлеченное С. Мат- 
хаузеровой, — это принадлежащий нашему автору перевод 
известного пророчества Сивиллы («Строки Сивилы проро- 
чицы о Втором преславном пришествии Спаса Христа»), гре- 
ческий подлинник которого написан гекзаметром. Произ- 
вольно перенеся на церковно-славянский текст древнегрече-
ские метрические схемы, основанные на оппозиции долгих 
и кратких гласных, исследовательница утверждает, что Мак-
сим Грек использовал в переводах принципы квантитативного 
стихосложения. Из-за неверного постулата некорректным 
оказался произведенный С. Матхаузеровой пересчет слогов 
в славянском переводе. Примечательно, что даже при допущен- 
ных при реконструкции натяжках предполагаемая метриче-
ская схема в разбираемом тексте постоянно нарушается. В ко- 
нечном счете исследовательница неправильно восстанавливает 
соотношение двух размеров в утраченном оригинале первого 
из указанных произведений, хотя стихотворная форма состав- 
лявших его оригинал шестнадцати строк (элегический дистих) 
однажды уже была определена [Петровский].

Предположения о том, что некоторые произведения Мак-
сима Грека, доступные нам только на церковно-славянском 
языке, представляют собой перевод греческих стихов, сочи- 
ненных самим автором или кем-то другим, — выдвигались 
не один раз. Так, по мнению А. И. Соболевского, стихами были 
написаны четыре кратких похвалы мученикам, которые завер- 
шают собрание в 47 глав и прямо в заголовке названы по-
гречески «епи» (ἔπη) [Соболевский: 264]. П. Бушкович добавил 



16 Д. М. Буланин

к этим «епи» еще одно произведение афонского старца, пред- 
положительно написанное греческими стихами и получив- 
шее в славянской версии заголовок «Кая словеса рекл бы Петр, 
отвергъся Христа» [Бушкович]. И. Шевченко, в свою очередь, 
отыскивал следы греческого стихотворного оригинала в сла- 
вянском тексте Слова на иудеев [Ševčenko: 1–70]. Все названные 
произведения в доступном нам виде написаны прозой, и никто, 
кажется, не пытался примерить к их церковно-славянскому 
языку какую-либо систему версификации. Любые сомнения 
по данной проблеме отпали с той поры, как П. Бушкович 
отыскал греческий вариант двух статей Максима Грека, извест- 
ных прежде только на церковно-славянском («Слово о по- 
каянии» и «Слово на еллинскую прелесть»). Теперь мы знаем 
достоверно, что произведения были написаны по-гречески 
элегическим дистихом, а потом переведены прозой, причем 
И. Шевченко доказывает, что перевод выполнен самим сочи- 
нителем. Максим Грек подвел своему решению о том, как нужно 
воспроизводить стихи, своеобразное «теоретическое» обосно- 
вание, заявив, что славянский язык еще не упорядочен нау- 
ками тривиума, даже первой из них — грамматикой. «Учение 
то, — писал он о грамматике, — у насъ, у грековъ, хытро зѣло, 
а не и у васъ, зань же у насъ философи были изначяла велики 
и премудри» [Ягич: 594]. Обучение искусству стихосложения 
находилось в византийской школе в компетенции грамма- 
тика [Jeffreys: 96], поэтому для каждого прошедшего такую 
школу, было очевидным: если нет грамматики, не получится 
и никакой версификации.

Итак, церковно-славянский текст эпитафии не имеет ничего 
общего с метрической моделью, искусственно сконструиро- 
ванной М. Ю. Федорцовой. Вместе с тем автор статьи об эпи- 
тафии, продемонстрировавший глубокое знание квантитатив- 
ной системы стихосложения и даже предложивший в качестве 
tour de force собственный обратный перевод нашего памятника 
элегическим дистихом, сделал по поводу этого памятника 
серию метких наблюдений. Верной является, прежде всего, 
мысль о том, что доступный нам текст представляет собой 
перевод греческого стихотворения. Весьма правдоподобно 
и предположение, что оригинал был написан дистихом. Эту 



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 17

форму, наряду с гекзаметром, чаще всего применяли греки, 
сочинители эпитафий, ее любил и не один раз использовал 
в своих поэтических опытах Максим Грек. Среди прочего, 
элегическим дистихом он написал в годы жизни на Афоне эпи-
тафию Константинопольскому патриарху Нифонту, а также 
эпиграмму, посвященную здравствующему Мануилу Вели- 
кому Ритору3. М. Ю. Федорцова обратила внимание на парал- 
лель между зачином нашей эпитафии («Кто и откуду еси? Тфе-
ритинъ. Наречениемъ кто? Феодоръ») и завершающими стро-
ками в эпиграмме («Откуда же он происходит и как его имя? 
Мануил / имя его и Истм его родина»). Параллель имеет боль-
шое значение, потому что такая манера представить своего  
героя проецируется на тексты гомеровских поэм. Факт этот  
может быть поставлен в один ряд с гомеризмами в языке  
грекоязычных стихотворений Максима Грека и с встречающи- 
мися в его писаниях цитатами из Гомера. Стоит учитывать, 
что гомеризмы составляли с древнейших времен чуть ли не 
обязательный элемент греческих эпитафий [Guarducci: 388].

Размышляя об отражении, какое мог дать предполагаемый  
греческий оригинал эпитафии в доступном нам переводе, 
приходим к выводу, что короткий текст памятника состоит, 
тем не менее, из двух пластов. В отличие от первого — общего 
для двух списков, второй пласт — надписание, имеющееся  
только в Т, отличается противоестественной для славянского 
языка расстановкой слов: «Ея же желаше Феодоръ, присно 
юности от своея, лицемъ къ лицу покланяемую нынѣ зритъ  
Троицу». Полагаем, что такая структура фразы сохранила сле- 
ды пословного перевода с греческого, где, быть может, текст 
представлял собой двустишие. Если первый пласт, скорее всего, 
вышел из-под пера самого автора, то второй, вероятно, при- 
надлежит менее искушенному переводчику (чем и объясняются  
бросающиеся в глаза инверсии), которого предположительно 
нужно искать в окружении архимандрита Дионисия.

3 Максим Грек, прп. Сочинения. М.: Индрик, 2008. Т. 1. С. 104–107 
[Электронный ресурс]. URL: https://psv4.userapi.com/s/v1/d/gV7Fl2rLs-
dC-FSEVvfRreEcH434Cur4nDxTX7F6nqPl4NVCIZsq30VT0lwv13pmbi-
fV1xCRfrc3LyzZ9BkcTgHtqoSYqx5Qd7hJcgb6afxRoN7Gr/Maxim_Grek-
Sochinenia-2008_T_1.pdf (15.08.2025).



18 Д. М. Буланин

По своей композиции и по использованным в нем мотивам 
и образам рассматриваемое произведение находит близкие 
аналогии в необозримой литературе древнегреческих и ви- 
зантийских эпитафий и родственных им монодий. Обмен ре-
пликами с покойником, или монолог (речь живого к умер- 
шему, а иногда наоборот — умершего к живому) — все это 
весьма распространенный способ организовать текст, как 
правило, лапидарный. Г. Хунгер выделил несколько наиболее  
распространенных моделей, применявшихся византийскими 
сочинителями стихотворных эпитафий и монодий для того, 
чтобы включить в их состав прямую речь: 1) все содержание 
эпитафии составляет обращение автора к покойнику; 2) эпита- 
фия начинается с экспозиции, лишь за ней следует обращение 
автора к покойнику; 3) автор создает словесную рамку, вклю- 
чая в нее обращение к покойнику тех, кого покойник покинул 
на земле; 4) тот, кто остался на земле, самостоятельно обраща- 
ется к покойнику; 5) право голоса целиком отдается самому 
покойнику; 5) эпитафия облечена в форму просопопейи (напри- 
мер, Константинополь обращается к императору Иоанну II 
Комнину) [Hunger: 163–164]. Максим Грек выбрал первую из 
моделей — как видно, наиболее распространенную. Сообщение 
о том, что умерший лицезреет триединого Бога, относится, 
конечно, к самым популярным мотивам христианских эпита- 
фий, находящим, впрочем, поддержку в дохристианских об- 
разцах жанра. Согласно тексту некоторых античных эпитафий, 
душа умершего проводит время в обществе Зевса, иногда она 
утешается с целой компанией бессмертных [Lattimore: 33–35]. 
Византийские мастера слова, преемником которых по праву 
считается Максим Грек, достигли виртуозности в варьирова- 
нии одних и тех же мотивов, набор которых по необходимости  
был ограничен самой темой, определяющей жанровую при- 
роду эпитафии, — темой смерти. Отметим в связи с этим, что 
указание нашего автора на Премудрость Божию, которую 
«зрит» герой, скрывает неявные ассоциации со стихом из Книги 
Премудрости Соломона. Там говорится, что Премудрость 
«сияние бо есть свѣта присносущнаго и зерцало непорочно  
Божия дѣйствия и образъ благостыни Его» (Прем. 7:26, ср. 
1 Кор. 13:12).



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 19

Осталось обсудить самую сложную проблему — кому 
афонский старец посвятил анализируемый памятник? Един- 
ственные достоверные сведения о герое эпитафии сводятся 
к объявленным в тексте его имени и катойкониму — Феодор  
Тверитин. Предлагаемая далее гипотеза основана на этом, 
признаемся откровенно, не слишком надежном фундаменте. 
Прежде всего, с большой долей вероятности можно думать, 
что эпитафию покойнику-тверитину наш автор составил  
тогда, когда сам находился в Твери. Туда — под надзор Твер-
ского епископа Акакия — старец был переведен из Волоколам- 
ского монастыря после вторичного осуждения на соборе 1531 г. 
Однако историки не пришли к единому мнению о том, когда 
это могло произойти. Terminus ante quem позволительно уста- 
новить как 22 июля 1537 г., когда в Твери случился грандиоз-
ный пожар, уничтоживший кафедральный собор, — событие, 
на которое ученый старец откликнулся специальным сочине- 
нием. Сочинение это с пространнейшим заголовком, начи- 
нающимся словами «Какыа рѣчи реклъ бы убо к Съдѣтелю 
всѣм епископъ тферьскый…» (калька греческого τίνας ἂν εἴποι 
λόγους), представляет собой этопейю, риторический жанр, 
который не раз использовал Максим Грек и в других своих  
творениях. Тверской епископ будто бы спрашивает у Господа  
Бога, за какую провинность он, никогда не ленившийся со- 
вершать торжественные богослужения и всячески украшать 
храм, понес столь жестокое наказание. В ответ Вседержитель, 
согласно тексту этопейи, отвечает, что Он требует от служителей 
церкви, прежде всего, не праздничного пения и дорогих укра- 
шений, а исполнения заповедей Божьих, начинающихся с за- 
боты о ближнем. Между тем тверское духовенство, погрязнув 
в грехах, отвернулось от нищих и убогих4.

Спровоцированная тверским пожаром этопейя, судя по всему, 
принесла автору немало неприятностей, рассорив его с епис- 
копом Акакием, которому, понятное дело, не понравились 
слишком резкие обличения церковнослужителей. Кроме того, 

4 Максим Грек, прп. Сочинения. М.: Рукописные памятники Древ-
ней Руси, 2014. Т. 2. С. 231–237 [Электронный ресурс]. URL: https://psv4.
userapi.com/s/v1/d/WDQPxRdyZobrMKJ9x6SNutqOeM4w5h6Qo008Ze_
aQRkVZwmDApeC39_iyl_qhbYafok5KtISkKIo-g-J6ARGlrY6T_US3RamAa-
H5YLpJ82s/Maxim_Grek-_Sochinenia-_2014_T_2.pdf (15.08.2025).



20 Д. М. Буланин

у русских книжников, не искушенных в риторических пре- 
мудростях, вызвал сомнения сам жанр произведения. При- 
стало ли смертному, задавались они вопросом, приписывать 
собственные слова Богу? Полагая, что ему грозит осуждение 
на новом соборе, и стараясь предупредить опасное для себя  
развитие событий, Максим Грек написал «Отвѣтъ въкратцѣ 
къ святому събору, о нихъ же оклеветанъ бываю», где пытался 
объяснить и оправдать свой литературный прием [Фила- 
рет: 84–91]. С епископом он постарался примириться, составив 
похвалу на обновление собора, в которой подчеркивал про- 
явленное Акакием в этом деле усердие («Сложение вкратцѣ 
о бывшем пожарѣ тферьском, тако же и похвала о обновлении 
церковьнаго украшениа, бывшаго боголюбивымъ епископом  
тферьскым Акакыем»)5. Кроме того, используя еще один ри-
торический жанр — просопопейю, святогорец написал «Рѣчи 
отъ амвона къ въсходящимъ на немъ попомъ и диакономъ»6. 
Для этого же сооружения, вероятно, напоминавшего извест- 
ный амвон Новгородского архиепископа Макария 1533 г., пред-
назначалась панегирическая надпись, в которой вновь восхва- 
лялся Акакий как создатель столь важного элемента церков- 
ного интерьера7.

В соборе и в его приделах традиционно размещались захо- 
ронения местных князей и иерархов, надгробия их не могли 
не пострадать при разрушительном пожаре, какой бушевал 
в Твери [Топычканов]. Осмелимся высказать предположение, 
что наша эпитафия, будучи очередным риторическим опытом 
святогорского старца, мыслилась как украшение одной из 
обновленных после бедствия соборных гробниц. Какой же 
именно? Наша гипотеза сводится к тому, что героем эпитафии 
является самый знаменитый из тверских архиереев — епис- 
коп Феодор II Добрый. По сообщению летописи, умерший 
в 1367 г. Феодор был положен в приделе Введения пречистой  

5 Максим Грек, прп. Сочинения… С. 238–240.
6 Сочинения преподобного Максима Грека, изданные при Казанской 

духовной академии. Казань: Типография губернского правления, 1860. 
Ч.  2. С.  295 [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/
ru/000200_000018_RU_NLR_19V_935741?page=5&rotate=0&theme=white 
(15.08.2025).

7 Там же. С. 295–296.



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 21

Богородицы8. Вспомнить об этом иерархе было как нельзя  
более уместно в связи с восстановительными работами Акакия, 
потому что в свое время Феодор тоже, не покладая рук, тру- 
дился над украшением собора9. Если принять нашу посылку, 
глубоким смыслом наполняется данная в эпитафии характерис- 
тика Феодора как «рачителя неблазненыя христианскиа Пре- 
мудрости» и утверждение, что в раю он, наконец, узрел объект 
своих земных стремлений. Ведь не кто иной, как епископ Фео- 
дор является адресатом «Послания о рае» Василия Калики. 
Можно добавить, что «рачителем» Божественной мудрости, 
наилучшим образом обустроившей рай для праведных, был 
не только тверской епископ, но и сам автор эпитафии. В своих 
произведениях он много раз возвращался к тайне райского  
бытия — к теме, которая не могла оставить равнодушным ни- 
кого из православных.

На пути к признанию предложенной гипотезы стоит одно, 
но очень серьезное препятствие: в тексте эпитафии не только 
не обозначен архиерейский чин почившего — там не указано 
даже, что почивший принадлежал к духовенству. Небеспочвен- 
ным, соответственно, является вывод М. Ю. Федорцовой, уве- 
ренной, что Феодор был мирянином. Полагаем, наперекор 
столь вескому контраргументу, что нашу гипотезу о тождестве  
героя эпитафии и епископа Феодора не стоит все же сбра- 
сывать со счетов. Как мы установили, текст произведения был 
извлечен из остатков архива Максима Грека, причем извле- 
чен в два приема. Вполне возможно, что на надгробии епископа 
уже читалась краткая надпись с указанием на сан почившего, 
а произведение святогорца мыслилось как дополнительное 
украшение камня. Вспомним еще о лаконичности ранних мо-
сковских надписей на надгробиях, подчеркивавших равенство 
людей перед лицом смерти [Беляев: 265]. Если бы эпитафию 

8 Полное собрание русских летописей, изданное по высочайшему 
повелению Археографическою коммиссиею. СПб.: Тип. И. Н. Скороходова, 
1897. Т. 11. С. 8 [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/00
0199_000009_004161829?page=2&rotate=0&theme=white (15.08.2025). (ПСРЛ)

9 Полное собрание русских летописей, изданное по высочайшему 
повелению Археографическою коммиссиею. СПб.: В тип. Министерства 
внутренних дел, 1885. Т. 10. С. 216, 221, 227, 230–232 [Электронный ресурс]. 
URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/000199_000009_004161932?page=3&ro-
tate=0&theme=white (15.08.2025). (ПСРЛ)



22 Д. М. Буланин

святогорца, на самом деле, вздумали выбить на чьем-то над- 
гробии, ее словесно «декорированный» текст резко диссониро- 
вал бы с надписями на расположенных рядом могилах. Автор, 
быть может, вовсе не задумывался о будущем эпиграфическом 
воплощении своего произведения, взявшись за перо для того  
только, чтобы реабилитировать себя в глазах Акакия, занимав- 
шегося восстановлением собора. С такой именно целью писа- 
тель составил упоминавшуюся выше торжественную надпись 
для амвона — как можно понять по некоторым признакам, 
тоже изначально написанную по-гречески и тоже написанную 
стихами. Модальность самого заголовка этой надписи подра- 
зумевает, что она является всего лишь предложением сочини- 
теля, которым может воспользоваться, а может и не восполь- 
зоваться устроитель амвона: «Сложение быти было подпи- 
сану на амвонѣ». По какой-то причине работа над эпитафией 
не была доведена до конца: написав текст по-гречески, писатель 
лишь частично перевел его на церковно-славянский язык.

Независимо от того, насколько убедительна наша гипотеза, 
эпитафия Феодору Тверитину остается уникальным явлением 
в русской словесности XVI в. Памятник представляет ценность 
и для реконструкции грекоязычного стихотворного наследия  
Максима Грека, и для истории русской эпитафии как литера- 
турного жанра.

ПРИЛОЖЕНИЕ
10 Кто и откуду еси? 11 Тферитинъ. Наречениемъ кто? Феодоръ. 

Рачитель неблазненыя христианскиа Премудрости, блаженъ воистину 
убо ты еси, зерцаломъ бо уже разрѣшенымъ самую Ту нынѣ яснѣ 
зриши.

Основной текст:
РГБ, ф. 173/I, собр. Московской духовной академии фунд., № 153,  

      л. 578 об. (И)
Разночтения:
РГБ, ф. 304/I, собр. Троице-Сергиевой лавры, № 200, л. 14 об. (Т)

10 Перед следующим далее текстом, который начинается в Т с новой  
строки, читается: Ея же желаше Феодоръ, присно юности от своея, 
лицемъ къ лицу покланяемую нынѣ зритъ Троицу (Т).

11 Далее зачеркнуто: наречен (И).



Эпитафия Феодору Тверитину: у истоков жанра 23

Список литературы
1.	 Авдеев А. Г. Эпитафия как объект чтения в Московской Руси // 

Вспомогательные исторические дисциплины: [сб.]. СПб.: Дмитрий Бу-
ланин, 2019. Т. 38. С. 238–254 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.
ru/download/elibrary_42467394_23919351.pdf (15.08.2025). EDN: ESZQRG

2.	 Авдеев А. Г. К вопросу о бытовании покаянного стиха «Зрю тя, гробе» 
в Московской Руси: уникальная эпитафия 1529/30 г. из Новоспасского  
монастыря // Проблемы истории, филологии, культуры. 2024. № 1 (83). 
С. 221–229 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_79089174_51283547.pdf (15.08.2025). DOI: 10.18503/1992-0431-
2024-1-83-221-229. EDN: EZHAEX

3.	 Беляев Л. А. Русское средневековое надгробие: белокаменные 
плиты Москвы и Северо-Восточной Руси XIII–XVII вв. М.: Модус-
Граффити, 1996. 563 с. EDN: ZWPAWP

4.	 Буланин Д. М., Шашков А. Т. Описание собраний сочинений Макси-
ма Грека // Буланин Д. М. Переводы и послания Максима Грека: 
неизданные тексты. Л.: Наука, 1984. С. 220–251.

5.	 Бушкович П. Максим Грек — поэт-«гипербореец» // Труды Отдела древ-
нерусской литературы. СПб.: Дмитрий Буланин, 1993. Т. 47. С. 215–228 
[Электронный ресурс]. URL: http://odrl.pushkinskijdom.ru/LinkClick.
aspx?fileticket=WVZknM7KPbA%3d&tabid=2293 (15.08.2025).

6.	 Иванов А. И. Литературное наследие Максима Грека: характеристики, 
атрибуции, библиография. Л.: Наука, 1969. 248 с.

7.	 Матхаузерова С. Древнерусские теории искусства слова. Praha: Uni-
verzita Karlova, 1976. 148 c. (Сер.: Acta Univ. Carolinae. Philologica. 
Monographia; 63.)

8.	 Николаев С. И., Царькова Т. С. Три века русской эпитафии // Русская 
стихотворная эпитафия / сост. С. И. Николаев, Т. С. Царькова. СПб.: 
Акад. проект, 1998. С. 5–44 [Электронный ресурс]. URL: https://djvu.
online/file/8I4OeeX7C6pQq?ysclid=mkfdaa4u1e892942405 (15.08.2025). 
(Сер.: Новая библиотека поэта.)

9.	 Петровский Н. М. К вопросу о статье Максима Грека «О пришельцах 
философах» // Русский филологический вестник. Варшава: Тип. Вар- 
шавского учеб. окр., 1913. № 4. С. 381–384 [Электронный ресурс]. URL: 
https://viewer.rusneb.ru/ru/005664_000048_uPRLIB12053287?page=271&ro-
tate=0&theme=white (15.08.2025).

10.	 Синицына Н. В. Максим Грек в России. М.: Наука, 1977. 332 с.
11.	 Синицына Н. В. Раннее творчество преподобного Максима Грека // 

Максим Грек, прп. Сочинения. М.: Индрик, 2008. Т. 1. С. 15–80 [Элек- 
тронный ресурс]. URL: https://psv4.userapi.com/s/v1/d/gV7Fl2rLsdC-FSEV-
vfRreEcH434Cur4nDxTX7F6nqPl4NVCIZsq30VT0lwv13pmbifV1xCRfr-
c3LyzZ9BkcTgHtqoSYqx5Qd7hJcgb6afxRoN7Gr/Maxim_Grek-Sochine-
nia-2008_T_1.pdf (15.08.2025).



24 Dmitrii M. Bulanin

12.	 Соболевский А.  И. Переводная литература Московской Руси  
XIV–XVII веков: библиографические материалы. СПб.: Тип. Имп. Акад.  
наук, 1903. 460 с. [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/
u/000199_000009_003716949?page=5&rotate=0&theme=white (15.08.2025).

13.	 Топычканов А. В. Некрополь Тверского Спасо-Преображенского 
собора по описанию 1669 г. // Тверь, тверская земля и сопредельные  
территории в эпоху средневековья: материалы научного семинара. 
Тверь: Старый город, 2003. Т. 5. С. 349–363. EDN: UIZULZ

14.	 Федорцова М. Ю. Эпитафия прп. Максима Грека Феодору Тверитину: 
к вопросу об античной традиции в русскоязычной стихотворной 
эпитафии // Вестник Университета Дмитрия Пожарского. 2020. № 4 (20). 
С. 131–142. EDN: USWEWY

15.	 Филарет, архиеп. (Гумилевский). Максим Грек // Москвитянин. М.: 
Универ. тип., 1842. Ч. 6. № 11. С. 45–96 [Электронный ресурс]. URL: 
https://viewer.rusneb.ru/u/000199_000009_013480584?page=53&rotate=0& 
theme=white (15.08.2025).

16.	 Ягич И. В. Рассуждения южнославянской и русской старины о цер- 
ковно-славянском языке // Исследования по русскому языку. СПб.: 
Отд-ние рус. яз. и словесности Имп. Акад. наук, 1885–1895. Т. 1. 
С. 289–1067.

17.	 Guarducci M. L’epigrafia greca dalle origini al tardo impero. Roma: Isti-
tuto Poligrafìco e Zecca dello Stato, 2005. 564 p.

18.	 Hunger H. Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner. München: 
С. Н. Beck’sche Verlagsbuchhandlung, 1978. Bd 2. 528 s.

19.	 Jeffreys E. Byzantine Poetry and Rhetoric // A Companion to Byzantine 
Poetry. Leiden; Boston: Brill, 2019. P. 92–112. (Ser.: Brill’s Companions to 
the Byzantine World; vol. 4.)

20.	 Lattimore R. Themes in Greek and Latin Epitaphs. Urbana: University of 
Illinois, 1962. 354 p.

21.	 Lauxtermann M. Byzantine Poetry from Pisides to Geometers: Texts and 
Contexts. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 
2003. Vol. 1. 390 p.

22.	 Olmsted H. Recognizing Maksim Grek: Features of His Language // Palaeo- 
slavica. 2002. Vol. 10. No. 2. P. 1–26.

23.	 Ševčenko I. On the Greek Poetic Output of Maksim Grek // Byzantinoslavica. 
1997. Vol. 58. No. 1. Р. 1–70.

References
1.	 Avdeev A. G. Epitaph as Object of Reading in the Moscow Russia. In: Vspo-

mogatelnye istoricheskie distsipliny [Auxiliary Historical Disciplines]. St. Pe-
tersburg, Dmitriy Bulanin Publ., 2019, vol. 38, pp. 238–254. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_42467394_23919351.pdf (accessed on 
August 15, 2025). EDN: ESZQRG (In Russ.)



An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of the Genre 25

2.	 Avdeev A. G. On the Question of Using the Penitential Verse “I See You, 
Coffin” in Moscow Russia: the Unique Epitaph of 1529/30 from the No-
vospassky Monastery. In: Problemy istorii, filologii, kul’tury [Problems of 
History, Philology, Culture], 2024, no. 1 (83), pp. 221–229. Available at: https://
elibrary.ru/download/elibrary_79089174_51283547.pdf (accessed on Au-
gust 15, 2025). DOI: 10.18503/1992-0431-2024-1-83-221-229. EDN: EZHAEX 
(In Russ.)

3.	 Belyaev L. A. Russkoe srednevekovoe nadgrobie: belokamennye plity Moskvy 
i Severo-Vostochnoy Rusi XIII–XVII vv. [Russian Medieval Tombstone: White 
Stone Slabs of Moscow and North-Eastern Rus of the 13th — 17th Centuries]. 
Moscow, Modus-Graffiti Publ., 1996. 563 p. EDN: ZWPAWP (In Russ.)

4.	 Bulanin D. M., Shashkov A. T. Description of the Collected Works of Maxim 
the Greek. In: Bulanin D. M. Perevody i poslaniya Maksima Greka: neizdan- 
nye teksty [Bulanin D. M. Translations and Epistles of Maxim the Greek: 
Unpublished Texts]. Leningrad, Nauka Publ., 1984, pp. 220–251. (In Russ.)

5.	 Bushkovich P. Maxim the Greek, the “Hyperborean” Poet. In: Trudy Otde-
la drevnerusskoy literatury. St. Petersburg, Dmitriy Bulanin Publ., 1993, 
vol. 47, pp. 215–228. Available athttp://odrl.pushkinskijdom.ru/LinkClick.
aspx?fileticket=WVZknM7KPbA%3d&tabid=2293 (accessed on Au-
gust 15, 2025). (In Russ.)

6.	 Ivanov A. I. Literaturnoe nasledie Maksima Greka: kharakteristiki, atribu- 
tsii, bibliografiya [The Literary Legacy of Maxim the Greek: Characteristics, 
Attributions, Bibliography]. Leningrad, Nauka Publ., 1969. 248 p. (In Russ.)

7.	 Matkhauzerova S. Drevnerusskie teorii iskusstva slova [Old Russian Theories 
of Verbal Arts]. Prague, Univerzita Karlova Publ., 1976. 145 p. (Ser.: Acta 
Univ. Carolinae. Philologica. Monographia; 63.) (In Russ.)

8.	 Nikolaev S. I., Tsar’kova T. S. Three Centuries of Russian Epitaphs. In: 
Russkaya stikhotvornaya epitafiya [Russian Epitaphs in Verse]. St. Petersburg, 
Akademicheskiy proekt Publ., 1998, pp. 5–44. Available at: https://djvu.
online/file/8I4OeeX7C6pQq?ysclid=mkfdaa4u1e892942405 (accessed on 
August 15, 2025). (Сер.: The New Library of the Poet.) (In Russ.)

9.	 Petrovskiy N. M. To the Question of Maxim the Greek’s Article “On the 
Wandering Philosophers”. In: Russkiy filologicheskiy vestnik [Russian Philo- 
logical Bulletin]. Warsaw, Tipografiya Varshavskogo uchebnogo okruga Publ., 
1913, no. 4, pp. 381–384. Available at: https://viewer.rusneb.ru/ru/005664_ 
000048_uPRLIB12053287?page=271&rotate=0&theme=white (accessed on 
August 15, 2025). (In Russ.)

10.	Sinitsyna N. V. Maksim Grek v Rossii [Maxim the Greek in Russia]. Moscow, 
Nauka Publ., 1977. 332 p. (In Russ.)

11.	Sinitsyna N. V. The Early Works of Reverend Maxim the Greek. In: Maksim 
Grek, Prepodobnyy. Sochineniya [Maxim the Greek, Reverend. The Writings]. 
Moscow, Indrik Publ., 2008, vol. 1, pp. 15–80. Available at: https://psv4.
userapi.com/s/v1/d/gV7Fl2rLsdC-FSEVvfRreEcH434Cur4nDxTX7F6nqPl-
4NVCIZsq30VT0lwv13pmbifV1xCRfrc3LyzZ9BkcTgHtqoSYqx5Qd7hJcg-
b6afxRoN7Gr/Maxim_Grek-Sochinenia-2008_T_1.pdf (accessed on Au-
gust 15, 2025). (In Russ.)



26 Dmitrii M. Bulanin

12.	Sobolevskiy A. I. Perevodnaya literatura Moskovskoy Rusi XIV–XVII vekov: 
bibliograficheskie materially [Translated Literature of Muscovite Rus of the 
14th–17th Centuries: Bibliographic Materials]. St. Petersburg, tipografiya 
Imperatorskoy Akademii nauk Publ., 1903. 460 p. Available at: https://
viewer.rusneb.ru/u/000199_000009_003716949?page=5&rotate=0&theme=white 
(accessed on August 15, 2025). (In Russ.)

13.	Topychkanov A. V. Necropolis of the Tver Cathedral of the Transfiguration 
According to the Description of 1669. In: Tver’, tverskaya zemlya i sopre-
del’nye territorii v epokhu srednevekov’ya: materialy nauchnogo seminara 
[Tver, the Tver Land and Adjacent Territories in the Middle Ages: Materials 
of the Scientific Seminar]. Tver, Staryy gorod Publ., 2003, vol. 5, pp. 349–363. 
EDN: UIZULZ (In Russ.)

14.	Fedortsova M. Yu. The Epitaph of Maximus the Greek Dedicated to Theodore 
Tveritin: on Classical Tradition in Russian-Language Poetic Epitaph. In: 
Vestnik Universiteta Dmitriya Pozharskogo [Journal of Dmitry Pozharsky 
University], 2020, no. 4 (20), pp. 131–142. EDN: USWEWY (In Russ.)

15.	Filaret, Archbishop (Gumilevskiy). Maxim the Greek. In: Moskvityanin. 
Moscow, Universitetskaya tipografiya Publ., 1842, part 6, no. 11, pp. 45–96. 
Available at: https://viewer.rusneb.ru/u/000199_000009_013480584?page= 
53&rotate=0&theme=white (accessed on August 15, 2025). (In Russ.)

16.	Yagich I. V. Discourses on Church Slavonic of South Slavic and Russian 
Antiquity. In: Issledovaniya po russkomu yazyku [Researches on the Russian 
Language]. St. Petersburg, Otdelenie russkogo yazyka i slovesnosti Impera- 
torskoy Akademii nauk Publ., 1885–1895, vol. 1, pp. 289–1067. (In Russ.)

17.	 Guarducci M. L’epigrafia greca dalle origini al tardo impero [Greek Epigraphy 
from Its Origins to the Late Empire]. Rome, Istituto Poligrafìco e Zecca 
dello Stato Publ., 2005. 564 p. (In Italian)

18.	Hunger H. Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner [The Secu- 
lar Literature of the Byzantines] Munich, С. Н. Beck’sche Verlagsbuchhand-
lung Publ., 1978, vol. 2. 528 p. (In German)

19.	Jeffreys E. Byzantine Poetry and Rhetoric. In: A Companion to Byzantine 
Poetry. Leiden, Boston, Brill Publ., 2019, pp. 92–112. (Ser.: Brill’s Compa- 
nions to the Byzantine World; vol. 4.) (In English)

20.	Lattimore R. Themes in Greek and Latin Epitaphs. Urbana, University of 
Illinois Publ., 1962. 354 p. (In English)

21.	Lauxtermann M. Byzantine Poetry from Pisides to Geometers: Texts and 
Contexts. Wien, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften 
Publ., 2003, vol. 1. 390 p. (In English)

22.	Olmsted H. Recognizing Maksim Grek: Features of His Language. In: 
Palaeoslavica, 2002, vol. 10, no. 2, pp. 1–26. (In English)

23.	Ševčenko I. On the Greek Poetic Output of Maksim Grek. In: Byzantino-
slavica, 1997, vol. 58, issue 1, pp. 1–70. (In English)



An Epitaph to Theodore Tveritin: At the Origins of the Genre 27

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Буланин Дмитрий Михайлович, 
доктор филологических наук, глав- 
ный научный сотрудник, Институт  
русской литературы (Пушкинский 
Дом), Российская академия наук 
(наб. Макарова, 4, г. Санкт-Петер- 
бург, Российская Федерация, 199034); 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
5480-7964; e-mail: dmitriibulanin@
yandex.ru.

Dmitrii M. Bulanin, PhD (Philology), 
Chief Researcher, Institute of Russian 
Literature (Pushkinskiy Dom), Rus-
sian Academy of Sciences (nab. Maka- 
rova 4, Saint Petersburg, 199034, 
Russian Federation); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-5480-7964; 
e-mail: dmitriibulanin@ yandex.ru.

Поступила в редакцию / Received 11.09.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 30.10.2025
Принята к публикации / Accepted 08.11.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



2026;24(1):28–48 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© В. В. Королева, О. В. Февралева, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16363
EDN: RHIPSP

Шекспировские метаморфозы  
в поэтике Э. Т. А. Гофмана
В. В. Королева1*, О. В. Февралева2

1,2 Владимирский государственный университет  
имени Александра Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых,  

1 Приволжский исследовательский медицинский университет 
(г. Владимир, Российская Федерация)

e-mail: queenvera@yandex.ru1 *, 411@mail.ru2

Аннотация. В статье развит тезис о многостороннем влиянии наследия 
У. Шекспира на творчество немецкого романтика Э. Т. А. Гофмана. 
На уровне персонажей Гофман переосмысливает некоторые шекспиров
ские образы: Проспер Альпанус (Просперо), Цахес-Циннобер (Калибан), 
Крейслер (Жак Меланхолик). В произведениях немецкого романтика 
происходит трансформация некоторых сюжетных элементов шекспиров
ских пьес. Например, сцена метаморфоз Проспера Альпануса и феи Ро-
зеншён в «Крошке Цахесе» построена с использованием тех же образов 
насекомых и приема литоты, что и фантазия Меркуцио о королеве Маб 
в «Ромео и Джульетте». Прием «игры» с чужим текстом применяется 
в новелле «Выбор невесты» в эпизоде с тремя шкатулками, который 
отсылает к пьесе Шекспира «Венецианский купец». Важным аспектом 
влияния шекспировской традиции на поэтику Гофмана стали стилистиче
ские приемы, которые романтик трансформировал по-новому: ирония, 
гротеск, фантасмагория («Крошка Цахес», «Золотой горшок», «Повелитель  
блох» и др.) и «театрализация повествования» («Эликсиры дьявола», 
«Принцесса Брамбилла»). Особое значение в гофмановской фабуле 
приобретают эпизоды сценического зрелища, восходящие к излюбленному 
шекспировскому приему «пьеса внутри пьесы» («Дон Жуан», «Необык
новенные страдания директора театра» и др.). Герои Гофмана, подобно 
шекспировским, подчас бóльшую часть сюжета действуют в чужом 
обличии («Эликсиры дьявола», «Игнац Деннер», «Синьор Формика»). 
Восприятие Гофманом шекспировского наследия несет на себе следы 
воззрений И. В. Гёте, Ф. Шлегеля, Л. Тика. Однако трактовки современников 
не стали для Гофмана догмами. Его взгляды на произведения Шекспира 
оригинальны, свободны от традиций классицизма и открывают перспективы 
для позднейшего, модернистского восприятия английского драматурга.
Ключевые слова: Э. Т. А. Гофман, У. Шекспир, рецепция Шекспира, 
немецкий романтизм, интертекстуальность, поэтика Гофмана, литератур
ное влияние, театрализация повествования, фантасмагория, гротеск, 
созидательная ирония



Shakespeare’s Metamorphoses in the Poetics of E. T. A. Hoffmann 29

Для цитирования: Королева В. В., Февралева О. В. Шекспировские ме-
таморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана // Проблемы исторической поэтики. 
2026. Т. 24. № 1. С. 28–48. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16363. EDN: RHIPSP

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16363
EDN: RHIPSP

Shakespeare’s Metamorphoses 
in the Poetics of E. T. A. Hoffmann

Vera V. Koroleva1*, Olga V. Fevraleva2

1,2 Vladimir State University Named After Alexander and Nikolay Stoletovs, 
1 Privolzhsky Research Medical University 

(Vladimir, Russian Federation)
e-mail: queenvera@yandex.ru1 *, 411@mail.ru2

Abstract. This article examines the multifaceted influence of William Shakes
peare’s legacy on the works of the German Romantic writer E. T. A. Hoffmann. 
This influence is analyzed on several levels. On the level of character, Hoffmann 
reinterprets Shakespearean archetypes, as seen in figures such as Prosper Alpanus 
(Prospero), Zaches-Zinnober (Caliban), and Kapellmeister Kreisler (Jacques the 
Melancholic). On the plot level, the transformation of specific elements from 
Shakespeare’s plays is noted. For instance, the scene of metamorphosis involv-
ing Prosper Alpanus and the fairy Rosenschön in “Little Zaches Called Zinnober,” 
which employs insect imagery and the rhetorical device of litotes, correlates 
with Mercutio’s Queen Mab speech in “Romeo and Juliet.” Similarly, the episode 
with the three caskets in the novella “The Bride’s Choice” constitutes an inter-
textual play with the plot of “The Merchant of Venice.” An important aspect of 
this literary inheritance is Hoffmann’s assimilation and innovative transforma-
tion of stylistic devices characteristic of Shakespeare, such as irony, grotesque, 
and phantasmagoria (e. g., “Little Zaches,” “The Golden Pot,” “Lord of the Fleas”), 
as well as the principle of “theatricalization of narrative.” The latter is realized 
both through the inclusion of staged spectacles and the “play-within-a-play” 
technique (e. g., in “Don Juan,” “The Extraordinary Sufferings of the theater 
Director”), and through the frequent motif of characters acting under a false 
guise (e. g., in “The Devil’s Elixirs,” “Ignaz Denner,” “The Devil Signor Formica”). 
Hoffmann’s reception of the Shakespearean tradition bears the imprint of ideas 
from his predecessors and contemporaries, such as J. W. von Goethe, F. Schlegel, 
and L. Tieck. However, their interpretations did not become dogma for him. 
Hoffmann’s own reading of Shakespeare is original, free from the conventions 
of classicism, and paves the way for subsequent modernist interpretations of the 
English playwright.
Keywords: Hoffmann, Shakespeare, Shakespearean reception, German Ro-
manticism, intertextuality, Hoffmann’s poetics, literary influence, theatricali-
zation of narrative, phantasmagoria, the grotesque, creative irony



30 В. В. Королева, О. В. Февралева

For citation: Koroleva V. V., Fevraleva O. V. Shakespeare’s Metamorphoses in 
the Poetics of E. T. A. Hoffmann. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Prob-
lems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 28–48. DOI: 10.15393/j9.
art.2026.16363. EDN: RHIPSP (In Russ.)

В числе выдающихся писателей рубежа XVIII–XIX вв., ин
дивидуальный стиль которых формировался под знаком 

У. Шекспира, нельзя не назвать Э. Т. А. Гофмана. Писатель, 
с которым принято связывать закат романтизма, превосходно 
знал тексты британского драматурга, уже неоднократно 
переведенные на немецкий язык, и регулярно ссылался на них 
или прямо цитировал. Важны были для Гофмана и высказы
вания его современников о  шекспировском наследии, 
но он зачастую склонен был к полемике с ними или к углуб
лению тех или иных воззрений. Аллюзии на такие пьесы как 
«Гамлет», «Как вам это понравится», «Венецианский купец», 
«Буря» и др., цитаты из них, упоминания героев — неотъ
емлемые элементы большинства произведений Гофмана («Зо
лотой горшок», «Крошка Цахес, по прозванию Циннобер», 
«Житейские воззрения кота Мурра», «Крейслериана», «Выбор 
невесты» и др.). Рефлексия над шекспировским материалом 
и одновременно «игра» с ним стали постоянным фоном гоф-
мановского творчества. Вне данного стилеобразующего фак
тора художественный мир позднего романтика не может быть по-
нят вполне, о чем писали такие исследователи, как Ф. Нок 
[Nock], Р. Робертсон [Robertson], Х. Л. Данн [Dunn], В. Зегебрехт 
[Segebrecht], В. Хабихт [Habicht] и др.

Увлечение Гофмана шекспировским творчеством в оте
чественном литературоведении обычно рассматривается как 
часть общеромантической традиции. Ф. П. Федоров отмечает, 
что ранние романтики, на которых ориентировался Гофман, 
особенно ценили комедии Шекспира, «потому что в них все 
поставлено под знак свободы, под знак веселья, в них в юморе, 
в игре творится радостный, свободный мир» [Федоров: 99]. 
Л. А. Мишина указывает на то, что Шекспир стал для Гофма-
на олицетворением всего театрального искусства: «Шекспир был 
значим для Гофмана <…> как человек театра, причем ве
личайший человек» [Мишина: 913].



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 31

Вклад Ф. П. Федорова [Федоров], А. Ф. Шамрая [Шамрай], 
Л. А. Мишиной [Мишина], Л. А. Цегловской [Цегловска] 
и других исследователей в изучение шекспировской традиции 
в творчестве Гофмана чрезвычайно важен. Однако критики 
в большей степени сосредоточены на выделении отдельных 
шекспировских аллюзий и реминисценций в некоторых про
изведениях Гофмана. Актуальным остается вопрос не только 
о восприятии Шекспира Гофманом, но и о переосмыслении 
шекспировских образов, сюжетов и стилистических приемов 
в художественном мире немецкого романтика.

На наш взгляд, традиции Шекспира нашли преломление 
в творчестве Гофмана, во-первых, в трансформации элементов 
сюжета: монолог о королеве Маб («Ромео и Джульетта») 
перекликается со сценой метаморфоз Проспера Альпануса 
и феи Розеншён («Крошка Цахес»), которая также построена 
на приеме литоты; эпизод с сундучками из новеллы Гофмана 
«Выбор невесты» отсылает к комедии «Венецианский купец». 
Гофман использует прием «игры» с чужим текстом, обращаясь 
к шекспировским сюжетным линиям. Во-вторых, происходит 
переосмысление шекспировских образов: Проспер Альпанус 
(«Крошка Цахес»)  / Просперо («Буря»), Цахес-Циннобер 
(«Крошка Цахес») / Калибан («Буря»), Основа («Сон в летнюю 
ночь»). Особенно ценным для Гофмана становится сочетание  
трагического и комического в образе, что порождает ужасное, 
гротескное («Крошка Цахес»). И, наконец, обращаясь к твор
честву Шекспира, Гофман не только заимствует некоторые 
стилистические приемы, такие как ирония, гротеск и фан
тасмагория («Буря»), но и трансформирует их — в результате по-
являются такие приемы, как «созидательная ирония», «теат
рализация повествования» (с акцентом на аудиовизуальное 
и осязательное восприятие).

На первый взгляд, может сложиться мнение, что Гофман 
использовал наследие Шекспира как кладовую образов и сю
жетов, которые искусно обыгрывал, придавая своим творе-
ниям дополнительную интертекстуальную глубину. Так, 
Л. А. Цегловска, исследуя реминисценции в «Житейских 
воззрениях кота Мурра», пишет о том, что «сравнения с ге
роями произведений Шекспира позволяют Гофману более 



32 В. В. Королева, О. В. Февралева

ярко обрисовать натуры своих персонажей и сюжетные осо
бенности их судеб»: например, «капельмейстер Крейслер 
становится у немецкого романтика» «гибридом» Гамлета, 
Жака Меланхолика, шута Оселка и воздушного духа Ариэля. 
Указания на данных персонажей формируют нравственно-
мировоззренческий комплекс гофмановского альтер-эго 
[Цегловска: 18–19]. Однако, на наш взгляд, у Гофмана Иоганн 
Крейслер не просто «сравнивается» с перечисленными шекс
пировскими персонажами — он отождествляется с ними 
в сознании романтика, становится обновленной, новоявленной 
версией Гамлета, Жака, Оселка и Ариэля и, разумеется, их 
синтезом. Типологическое (или архетипическое) родство  
гофмановского героя с шекспировскими образами рисует его 
как чудотворца (таков Ариэль), скептичного исследователя 
человеческой натуры (таковы Жак и Оселок), наконец, в нем 
присутствует потенциал судьи и исправителя мира — такова 
основная миссия Гамлета, чье помешательство — лишь маска. 
Безумный герой (Гамлет, Дон Кихот или Крейслер) в своем 
сюжете также служит живым зеркалом всей реальности, со
шедшей с праведных путей.

Под непосредственным влиянием шекспировской траги-
комедии «Буря» (1611) Гофман, очевидно, находился, создавая 
повесть «Крошка Цахес» (1819). Во-первых, на это указывает 
фигура Проспера Альпануса, тезки шекспировского вол
шебника; во-вторых — сам Цахес-Циннобер, который мо-
жет быть рассмотрен в качестве новой версии Калибана — 
онтологической аномалии, средоточия всего безобразного 
и низменного. Вся сказочная повесть представляет собой 
историю глупого и невежественного уродца. Благодаря чарам 
феи он окружен всеобщим обожанием, получает славу, власть, 
богатство, благосклонность прекрасной девушки. Однако до
минирование Цахеса создает лишь хаос. В отличие от Калибана, 
в финале просто посрамленного, Циннобер гибнет, но сцена 
его смерти содержит подобие катарсиса; мертвый карлик опи
сан с состраданием, отчасти даже с умилением:

«Маленькие глазки были закрыты, носик бел, уста чуть тронула 
нежная улыбка…» [Гофман; т. 3: 258].



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 33

Фея-покровительница надеется на его возрождение в мире 
природы:

«Быть может, мне доведется еще увидеть тебя маленьким жучком, 
шустрой мышкой или проворной белкой, я буду этому рада! Спи 
с миром!..» [Гофман; т. 3: 259].

Тонкая и опосредованная деталь, связывающая Калибана 
и Цахеса, — образ матери. Шекспировский дикарь родился 
от сосланной на необитаемый остров ведьмы Сикораксы. 
Цахес, на первый взгляд, — сын обычной крестьянки, но «не
льзя не обратить внимание на сходство матери уродливого 
карлика со зловещей торговкой из новеллы "Золотой горшок"» 
[Февралева: 96], которая оказывается могущественной кол
дуньей. Автор дает обеим старухам одно имя, нрав у крестьян
ки Лизы так же сварлив, а речь полна проклятий. В финале 
она торгует чудесным репчатым луком, подобно тому, как 
Лиза Рауэрин торговала заколдованными яблоками, которые 
возвращались к ней, будучи купленными (торговка называла 
их своими детками). Итак, старуха из «Крошки Цахеса» ста
новится как бы редуцированной «реинкарнацией» ведьмы 
из более ранней сказки.

В комедиях Шекспира нередко варьируется образ простака, 
внезапно получающего несоразмерные блага и почести. Таков, 
например, пьяница Слай («Укрощение строптивой», 1590–1592), 
которого лорд ради забавы доставляет в свой дворец и с по
мощью челяди убеждает, что вся эта роскошь принадлежит 
ему, Слаю. Таков ткач Основа («Сон в летнюю ночь», 1594–1596), 
в которого под действием зелья влюбляется царица фей Ти-
тания. Драматург позднего Ренессанса мог иллюстрировать 
с помощью подобных ситуаций непредсказуемость и нело
гичность прихотей фортуны. Данный сюжетный поворот 
напоминает то, что произошло с крошкой Цахесом, на некоторое 
время окруженным всеобщим почитанием и любовью, но  
в итоге не только развенчанным, но и умерщвленным. В отли
чие от пассивных Слая и Основы, которые лишь пользуются 
внезапными благами, Циннобер проявляет высокомерие, 
алчность и агрессию, в какой-то момент становится страшным, 



34 В. В. Королева, О. В. Февралева

а не комичным, обнаруживая глубокую испорченность своей 
натуры.

Гофман также переосмысливает в своих произведениях 
элементы шекспировской поэтики, не являющиеся сюжето
образующими, но яркие и запоминающиеся. Лучший при
мер — монолог Меркуцио о королеве Маб из трагедии «Ромео 
и Джульетта», в котором мир фей переплетен с миром насе
комых, растений и мелких животных:

«Она в упряжке из мельчайших мошек
Катается у спящих по носам.
В ее повозке спицы у колес
Из длинных сделаны паучьих лапок;
Из крыльев травяной кобылки — фартук;
Постромки — из тончайшей паутины,
А хомуты — из лунного луча…» [Шекспир: 30].

С этим изображением перекликается сцена метаморфоз 
Проспера Альпануса и феи Розеншён с тою разницей, что 
Шекспир вводит в чудесную картину самые прозаические 
создания, а Гофмана привлекает экзотика:

«И тут она распустила свое шелковое платье и взлетела к по
толку прекрасной бархатно-черной бабочкой-антиопой. Но  
тотчас, зажужжав и загудев, взвился за ней следом Проспер 
Альпанус, приняв вид дородного жука-рогача. В полном из
неможении бабочка опустилась на пол и забегала по комнате  
маленькой мышкой. Но жук-рогач с фырканьем и мяуканьем 
устремился за ней серым котом. Мышка снова взвилась вверх  
блестящим колибри, но <…> жужжа, налетели <…> насекомые, 
а с ними и невиданные лесные пернатые…» [Гофман; т. 3: 233].

Прием литоты и привлечение «микроскопической» при
родной образности, восходящие к миру Маб, также широко 
использованы в позднем сказочном романе Гофмана «Пове
литель блох» (1821–1822), где едва заметные насекомые описаны 
как сознательный и развитой народ, а погибшая принцесса 
возрождается из пыльцы тюльпана.

Другим примером переосмысления шекспировского текста 
становится прием «игры» с чужим сюжетом.



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 35

Специфический подход Гофмана к творчеству наиболее 
признанных и почитаемых им литераторов заключался в ак
тивном вовлечении элементов их поэтики в собственные 
произведения, создание тонкого и сложного интертекста. 
Например, в новелле «Разбойники» (1820) Гофман создает 
инверсию, антитезу исходного общеизвестного литературно
го материала — драмы Шиллера «Разбойники» [Королева, 
2019: 30–32]. Так, новелла Гофмана реконструирует обстанов
ку шиллеровской драмы с той разницей, что главные герои 
получают характеристики, противоположные тем, которыми 
наделил их драматург, ставший демиургом мира братьев  
Мооров, чьему замыслу они тщетно противятся. В новелле  
Гофмана «Взаимосвязь вещей» (1820) фигурирует девушка, 
которую один из персонажей, Людвиг, отождествляет с Миньо
ной из романа Гёте о Вильгельме Мейстере. Начитанный мо-
лодой человек опрометчиво переносит на уличную танцов-
щицу и характер, и жизненные обстоятельства прототипа. 
Впрочем, история юной испанки оказывается в новелле не ме
нее интригующей, чем история Миньоны. Гофману для того 
и важно было вести гётевскую аллюзию, чтобы развернуть 
«от противного» оригинальную историю. Литература, оце
ненная романтиком как великая и бессмертная, становится 
для него онтологическим измерением, в котором он беспре-
пятственно черпает и образы, и мотивы, и целые фабулы. Это 
следует рассматривать не столько как пародию, сколько как 
оммаж, выражение почтения.

С шекспировским текстом Гофман работает не менее регу-
лярно и открыто, чем с гётевским или шиллеровским, но с по
вышенным пиететом, последовательно актуализируя его. 
Ярчайшим примером подобного опыта является новелла  
«Выбор невесты» (1819). Она содержит сцену, безусловно, 
восходящую к пьесе «Венецианский купец» (1596–1598): трем 
претендентам на руку и сердце героини предоставлены три 
запертых ларца, и только с одним связано благословение на  
брак. Подчеркивая связь с «Венецианским купцом», писатель 
вводит в число персонажей евреев, олицетворяющих власть  
денег, и пишет, что на лице одного из них «можно было  
прочитать ответ Шейлока» [Гофман; т. 4, кн. 2: 76] — отказ 



36 В. В. Королева, О. В. Февралева

от совместной трапезы с христианами. Два первых жениха 
и у Шекспира, и у Гофмана, польстившись на золото и серебро, 
из которых сделаны сундучки, получают отказ. Но немецкий 
писатель трансформирует эпизод, снабжая сундучки более 
двусмысленными надписями, эстетизируя сцену в целом: 
выигрышный ларец в новелле сделан из слоновой кости, 
а не из свинца; неудачливые женихи не удаляются с позором, 
а получают в виде утешительных призов чудесные артефакты.

Хотя комедия «Венецианский купец» не содержит фан
тастического элемента, Гофман трансформирует сюжет, 
наполняя свой производный текст сказочными деталями. По  
всей видимости, новеллист воспринимает шекспировское 
наследие как некую новую мифологию, с которой органично 
сочетаются ирреальные детали: чудесное мыслилось Гофманом 
как неотъемлемая часть шекспировской поэтики.

Шекспир повлиял и на формирование гофмановского  
стиля, который характеризуется наличием иронии, гротеска 
и фантасмагории. Обращение к шекспировской иронии — 
общая тенденция романтиков. По мысли Н. А. Какауридзе, 
анализ творчества Шекспира «в духе теории романтической 
иронии» позволил А. Шлегелю увидеть в английском драма-
турге «художника, который смотрит на свои произведения 
как бы со стороны, с определенной <…> дистанции» [Ка
кауридзе: 59].

В. В. Бычков пишет: «Многие произведения Гофмана про
низывает легкая ирония, которую он видит и у некоторых из  
почитаемых им классиков литературы, на одно из первых мест 
среди которых ставит Шекспира» [Бычков: 105]. Ирония Шекс
пира в отличие от других писателей не связана с высмеива
нием пороков, она выражает несовершенство мира и его 
противоречия. С помощью иронии драматург подчеркивает 
сложность человеческой природы, абсурдность жизни 
и тонкую грань  между правдой и обманом. Именно эта особен
ность привлекала Гофмана, который в своих произведениях  
также делает акцент на иронии как художественном приеме.

Так, в цикле рассказов «Серапионовы братья» (1819–1821) 
немецкий романтик вкладывает в уста Лотара идею о важности  
роли иронии в произведении, так как она помогает соединять 



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 37

фантастику с реальностью. Гофман предлагает универсальное 
средство от прозы жизни — иронию, которая способна увести 
человека от обыденных проблем. Об этом спорят в романе 
«Эликсиры дьявола» (1815) Медардус и Белькампо. Потешный 
чудак Белькампо утверждает, что ирония — это защита че
ловека, и артиста в частности, от жестокой действительности:

«Художник прически без юмора — сущее ничтожество, не
счастный тупица, у которого в кармане собственное благопо-
лучие, а он киснет в унынии, не пользуясь им» [Гофман; т. 2: 214].

Гофмана волнует одна из концептуальных проблем изоб
ражения и осмысления мира посредством юмора: где про
легает грань между «созидательной иронией» [Королева, 2021: 
440], способной придать произведению бóльшую глубину 
и яркость, подчеркнуть его светлое начало, и грубым, подчас 
злорадным и кощунственным зубоскальством. Об этом он раз-
мышляет в очерке «Необыкновенные страдания…» (1817–1819), 
где старший из героев развивает мысль об иронии в связи 
с определением «истинно комического», которое он отделяет 
от фарса, вызывающего рефлекторный смех у толпы — ав
томатическую реакцию на безобразные ужимки актера.

Понятия юмора, иронии, комизма у Гофмана в качестве 
эстетических категорий перерастают самих себя и выходят 
в пространство осмысления реальности. Едва уловим тот  
момент, когда режиссеры-мыслители из очерка Гофмана на  
некоторое время отвлекаются от вопросов театрального ис
кусства и обращаются к психологии и философии, пытаясь 
доискаться до тайны взаимоотношений индивида и окру
жающей его действительности. Ранее Гёте указывал на то, что 
эта тема столкновения личности с миром пронизывает все
ленную Шекспира. Но автор «Вильгельма Мейстера» видел  
главную репрезентацию героя в его личной воле, типовой 
конфликт — в расхождении частной воли с планом общего 
(социального или природного) бытия, а катарсис, вновь обре
тенную гармонию — в «великом воссоединении долга и воли 
в характере отдельного человека» [Гёте: 312]. Типичный же ге-
рой Гофмана — не трагический борец, а мечтатель, дрейфующий 
в волнах обстоятельств. Романтика волнует фундаментальное 



38 В. В. Королева, О. В. Февралева

несовпадение внутреннего богатства человека, его личных 
ценностей и запросов с далеким от совершенства объектив
ным миром:

«Чувство несоответствия между внутренним духом и его внеш
ним, земным окружением порождает болезненную раздра
жительность, которая выливается в горькую, издевательскую 
иронию, — говорит Коричневый. — Судорожную щекотку и боль 
испытывает при прикосновении израненный дух, и смех —  
это лишь крик боли, тоски по отчизне, которая живет в душе. 
Такие характеры — шут в "Лире", Жак в "Как вам это понравит-
ся", но выше всех в их ряду, пожалуй, ни с кем не сравнимый  
Гамлет» [Гофман; т. 1: 417–418].

Гофман словно вступает в полемику с Ф. Шлегелем, для 
которого Шекспир, по-видимому, был только гениальным ма-
стером художественного эффекта, будоражащего чувства, 
тревожащего мысль, но не содержащего ясного сообщения 
о сущности человека («Не много я дам за то познание людей, 
которое можно почерпнуть из Шекспира» [Шлегель: 197]). 
Поздний романтик именно на шекспировском материале 
основывает свою концепцию конфликта человеческих 
устремлений к совершенству с ущербной земной реальностью, 
порождающей в неудовлетворенной душе и томление (Sehen
sucht), и иронию:

«Кто может отрицать иронию, которая заложена в человеческой 
природе <…> и при глубочайшей серьезности светится шуткой, 
остроумием, лукавством. <…> Судороги боли, пронзительные 
вопли отчаяния выливаются в смех того изумительного веселья, 
которое болью и отчаянием только и рождено. Полное понимание 
этого странного устройства человеческой природы, наверно, 
и есть то, что мы называем юмором, непроизвольно определяя 
для себя так глубокую внутреннюю сущность юмористического, 
которое, на мой взгляд, есть то же самое, что истинно коми
ческое» [Гофман; т. 1: 414].

Ирония, исключающая бездумный оптимизм, самодо
вольство и самолюбование, одновременно не дает впасть 
в отчаяние человеку, «чувствующему всем существом раз-
лаженность, разбалансированность бытия» [Королева, Фев
ралева: 82]. Олицетворением такого мировоззрения служил  



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 39

Гофману и его героям образ шекспировского Гамлета. Директор 
в Коричневом ссылается на характеристику принца из рома-
на Гёте «Годы учения Вильгельма Мейстера» (1795–1796), 
но тут же дополняет ее своим суждением:

«"Это душа слишком слабая, чтобы выдержать бремя, возложен
ное на нее судьбой", — сказано где-то, а я добавлю, что колеблю
щимся и нерешительным делает Гамлета прежде всего глубокое 
чувство упомянутого несоответствия, которого не поправит 
никакой поступок и которое кончается только с собственной 
земной гибелью. Но такого Гамлета может сыграть лишь актер, 
одухотворенный глубочайшим юмором» [Гофман; т. 1: 418].

Юмор, тождественный истинно-комическому и проти
воположный грубому цинизму, по теории Гофмана, органи
чески связан с трагическим мироощущением, но разбавляет 
его, частично нейтрализует. Не столько гётевское «воссоедине
ние долга и воли», сколько юмор, указывающий на нелепое 
в страшном, позволяет индивиду духовно противостоять 
враждебной реальности. И пьесы Шекспира в глазах гофма-
новских режиссеров точно воссоздают это столкновение:

«Да и все, пожалуй, его герои носят печать той иронии, которая 
часто в напряженнейшие моменты выражает себя в остроумных 
фантазиях, а с другой стороны, его комические характеры стро-
ятся на трагической основе» [Гофман; т. 1: 414], —

рассуждает не без пафоса Коричневый. Директор в сером 
соглашается:

«Я назвал Шекспира, и теперь мне совершенно ясно, что только 
юмор <…> и делает живыми его персонажи» [Гофман; т. 1: 414].

Очерк Гофмана «Необыкновенные страдания…» содер
жит ряд громких панегириков Шекспиру, причем собеседни
ки в конце концов начинают видеть в нем не только драма-
турга — организатора сценических сюжетов, но и художника, 
наиболее верно отобразившего все грани человечности:

«Ни один писатель не познал всю глубину человеческой природы 
и не сумел ее передать так, как Шекспир, поэтому его характеры 
принадлежат всему миру и будут жить, пока существуют на свете 
люди» [Гофман; т. 1: 414].



40 В. В. Королева, О. В. Февралева

Гофман наследует у Шекспира и такой стилистический 
прием, как фантасмагория. Два автора могут быть по праву 
поставлены рядом как два мастера сочетания реальности 
и фантастики. На этот аспект таланта английского драматур-
га указал Л. Тик, который в своей статье «Трактовка чудесного 
у Шекспира» сосредоточен на четырех пьесах, где чудесные 
явления проходят через все действие и оказываются сюже
тообразующим фактором: «Сон в летнюю ночь», «Буря», «Гам
лет» и «Макбет». Но фантасмагория возникает в произведе
ниях английского драматурга гораздо чаще, порой неожидан
но, но всегда очень ярко. Например, кульминация комедии 
«Виндзорские насмешницы» происходит в ночном лесу, 
а герои — в соответствии со своими целями — наряжаются 
призраками, феями, эльфами и другими мифическими су
ществами. Стоит снова вспомнить и спонтанный монолог  
Меркуцио о королеве Маб — настоящий разгул фантазии, 
на первый взгляд самодостаточной, созданной лишь для 
эффекта. Но за внешней развлекательностью балагурства  
героя кроется мысль о том, что в мире снов живет истинная 
сущность каждого человека — до поры неосознанная, она 
в конце концов проявит себя и станет эквивалентна судьбе. 
По мысли Л. Тика, автор «Бури» и «Сна в летнюю ночь» по
средством сказочных элементов обращался к народному духу 
и одновременно облагораживал и наполнял глубокими смыс-
лами хаотичные фольклорные образы: «…при встрече с на
родной фантазией он [Шекспир] раскрывал в ней богатство 
и совершенство чувств» [Тик: 232]. Гофман, в свою очередь, 
использует избыточно богатую сказочную образность, создавая 
планы глубинной реальности: например, мир магов и фей 
(«Крошка Цахес»), противопоставленный плоско регламен-
тированному «просвещенному» княжеству, или Атлантиду 
(«Золотой горшок») — антипод современной ему бюрокра
тизированной Германии.

Гофман гораздо регулярнее прибегает к фантасмагории, 
чем Шекспир; можно сказать, что она для него — излюбленный 
прием. В новелле «Принцесса Брамбилла» (1820) Гофман пишет:

«Должен тебе сказать, благосклонный читатель, что мне <…> 
уже не раз удавалось уловить и облечь в чеканную форму 



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 41

сказочные образы <…> каждый, кто способен видеть подобные 
образы, действительно узревал их в жизни и потому верил в их 
существование. Вот откуда у меня берется смелость <…> при
гласить самых серьезных людей присоединиться к их причуд
ливо-пестрому обществу. Но мне думается, любезный читатель, 
ты не примешь эту смелость за дерзость и сочтешь вполне 
простительным с моей стороны стремление выманить тебя 
из узкого круга повседневных будней и совсем особым образом 
позабавить…» [Гофман; т. 3: 291].

Глубинное содержание самых фееричных сказок Гофмана: 
«Золотой горшок», «Крошка Цахес», «Щелкунчик», «Прин
цесса Брамбилла», «Повелитель блох» — разрыв цивилизации 
и природы, душевный раскол и тотальная неудовлетворен
ность человека, стандартизация общественной жизни, нрав
ственное содержание искусства и науки и т. д. На фоне ска
зочного или мистического антуража Гофман разворачивает 
вполне реалистичные сюжеты: например, героиня «Выбора 
невесты», вопреки читательским ожиданиям, не выходит 
замуж за художника, открывшего правильный ларец, а увле
кается светским франтом, делающим юридическую карьеру. 
Впрочем, в трагическую тональность повествование не уходит. 
Рассказчик завершает историю отстраненно-иронически.

Важным элементом иронии и фантасмагории у Шекспира 
и Гофмана становится гротеск. Нельзя сказать, что Шекспир 
предпочитает его прочим изобразительно-выразительным 
приемам, но владеет он им в совершенстве и прибегает к нему, 
если нужно подчеркнуть абсурдность, несообразность ситуа
ции. Примерами комического гротеска в его творчестве служат 
заколдованный ткач Основа с ослиной головой, в которого 
влюблена царица фей; гротескна ситуация неотесанного Слая, 
попавшего в изысканную обстановку дворца; пугающе гро-
тескны ведьмы из трагедии «Макбет» — в целом они похожи 
на женщин, но у них растут бороды.

Шекспир как изощренный мастер театрального искусства 
повлиял на авторский стиль и структуру повествования  
Гофмана в некоторых произведениях. Английский драматург 
любил вводить в свои пьесы элементы другого театрального 
представления. Например, драма «Мышеловка» внутри тра-
гедии «Гамлет». Или комедия «Сон в летнюю ночь», которая 



42 В. В. Королева, О. В. Февралева

завершается представлением, устроенным афинскими ремес-
ленниками для герцога Тесея. Фокус эпизода заключается 
в том, что трагический сюжет актеры-профаны разыгрывают, 
всячески успокаивая зрителей, повторяя, что на сцене все 
происходит не по-настоящему. Комедия «Укрощение строп-
тивой» полностью представляет собой пьесу, которую наемные 
актеры разыгрывают во дворце некоего вельможи. Здесь 
вставной сюжет в разы крупнее собственной рамы и даже 
ломает ее: в финале комедии насмешник-лорд и подобранный 
им пьяница Слай уже не появляются. Кроме того, Шекспир 
часто вводит эпизоды маскарада, в которых героев трудно 
узнать, что наполняет действие атмосферой тотальной игры, 
мистификации. Примеры этого находим в комедиях «Много 
шума из ничего», «Бесплодные усилия любви».

Гофман в своем творчестве переосмысливает шекспи
ровскую театральность. По словам Л. А. Мишиной, можно го-
ворить о новом стилистическом приеме у немецкого роман-
тика: «театрализации повествования» [Мишина: 911]. Гофман 
выстраивает некоторые эпизоды в своей прозе, как сцены 
из театра. Особенно ярко это проявляется в романе «Эликсиры 
дьявола», в котором соединяются беллетристика, драма, звуко-
музыкальный строй и сценография. Например, история 
ирландца Эвсона в рассказе лейб-медика представляет собой 
«спектакль в спектакле» — это фантасмагорическое действо, 
«спектакль», который он увидел ранее, длится, не прерываясь, 
уже двадцать два года. По словам Л. А. Мишиной, «в про
изведениях Гофмана за фасадом, за видимым и ощущаемым 
пространством и временем, обнаруживается иное простран
ство и время» [Мишина: 912]. Театрализацией повествования 
наполнена также новелла Гофмана «Принцесса Брамбилла», 
где герой Джильо во время карнавала меняет свои маски, 
имена и роли. Поэтому многие эпизоды строятся как сцены 
из одного спектакля — поиски Джильо принцессы Брамбил-
лы. Например, маленькая сцена поединка Джильо со своим 
двойником, которого он повстречал, гуляя по Корсо:

«…Джильо вообразил себя ассирийским принцем Корнельо 
Кьяппери <…>. Сильней и сильней ударял он по струнам гита-
ры, причудливей <…> становились прыжки и движения его  



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 43

бешеного танца. Но его двойник стоял напротив, прыгая, крив
ляясь <…> и размахивая в воздухе своим широким деревян
ным мечом… Брамбилла исчезла! <…> "Но я заиграю его, 
затанцую насмерть, только тогда я стану самим собою и прин
цесса будет моей!" <…> Джильо, перекувырнувшись, тяжело  
грянулся о землю» [Гофман; т. 3: 323].

Гофман подробно описывает театральные действа также 
в новеллах «Дон Жуан», «Необыкновенные страдания дирек
тора театра», но у него вставной спектакль более самоценен 
и служит (особенно в ранних текстах) для развития темы 
превосходства искусства над обыденной жизнью.

Довольно часто в произведениях Шекспира встречается  
мотив переодевания и подмены личности, когда персонаж 
выдает себя за другого человека. Примерами могут служить  
мнимый отец Люченцио в «Укрощении строптивой», граф 
Кент в трагедии «Король Лир», многочисленные девушки, 
выдающие себя за юношей: Порция («Венецианский купец»), 
Юлия («Два веронца»), Виола («Двенадцатая ночь»), Розалинда 
(«Как вам это понравится»). У Гофмана на этом приеме стро-
ится вся новелла «Принцесса Брамбилла»; за другого человека 
выдают себя также герои романа «Эликсиры дьявола», новелл 
«Синьор Формика», «Игнац Деннер», «Повелитель блох» и др., 
что вынуждает их играть чужие роли.

В отличие от шекспировских сюжетов, где переодетый ге-
рой просто играет роль на публике, герой Гофмана нередко 
попадает под влияние своей вымышленной личности, начи
нает терять себя, либо же его второе «я», органически связанное 
с первым, начиняет вытеснять его. В усложненном мире не
мецкого романтика у героя может быть и больше двух лич
ностей (Медардус, Джильо Фава).

Таким образом, значение У. Шекспира для формирова
ния гофмановской поэтики трудно переоценить. Редкое его 
произведение обходится без шекспировских аллюзий и цитат. 
В свою очередь, Гофман стал одним из тех писателей в немецкой 
литературе начала ХIХ в., кто создал Шекспиру репутацию 
величайшего поэта и драматурга, несравненного знатока 
человеческой натуры.



44 В. В. Королева, О. В. Февралева

Следует отметить, что шекспировское влияние на поздне
го романтика было комплексным и многоуровневым и нашло 
отражение в переосмыслении шекспировских сюжетных ли
ний: мир королевы Маб («Ромео и Джульетта») и метаморфо
зы Проспера Альпануса и феи Розеншён («Крошка Цахес»), 
а также отчасти история принцессы Гамахеи («Повелитель блох») 
строятся на приеме литоты; в эпизоде с сундучками (комедия 
«Венецианский купец» / новелла «Выбор невесты») Гофман 
использует прием игры с чужим текстом. Шекспировские тра-
диции прослеживаются в трансформации образов англий
ского драматурга: в частности, это Проспер Альпанус («Крош
ка Цахес») / Просперо («Буря»), Цахес-Циннобер («Крошка 
Цахес») / Калибан («Буря»), Альбертина («Выбор невесты») / 
Порция («Венецианский купец»). И, наконец, под влиянием 
Шекспира формируется неповторимый гофмановский стиль, 
который характеризуется такими приемами, как гротеск, 
фантасмагория, «созидательная ирония», «театрализация 
повествования».

Список литературы
1.	 Бычков В. В. Эстетические воззрения Э. Т. А. Гофмана // Философия 

и культура. 2023. № 2. С. 91–108 [Электронный ресурс]. URL: https://
elibrary.ru/download/elibrary_50352794_29422128.pdf (10.11.2025). DOI: 
10.7256/2454-0757.2023.2.39345. EDN: GVOOFX

2.	 Гёте И. В. Собр. соч.: в 10 т. М.: Худож. лит., 1980. Т. 10. 510 с.
3.	 Гофман Э. Т. А. Собр. соч.: в 6 т. М.: Худож. лит., 1991–2000.
4.	 Какауридзе Н. А. Теория и действительность: лит.-эстет. воззрения 

штюрмеров и лит. теория раннего нем. романтизма. Кутаиси: Сабчота 
Сакартвело: Кутаис. фил., 1989. 182 с.

5.	 Королева  В. В. Интертекстуальность как прием в  творчестве 
Э. Т. А. Гофмана // Вестник ТвГУ. Серия: Филология. 2019. № 1 (60). 
С. 28–34 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_37334884_59671609.pdf (10.11.2025). EDN: ZDPOYP

6.	 Королева В. В. «Гофмановский комплекс» в романе А. Ремизова 
«Часы» // Новый филологический вестник. 2021. № 3 (58). С. 432–444 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/eli-
brary_47225484_22747933.pdf (10.11.2025). DOI: 10.54770/20729316_2021_3_432. 
EDN: HDJCKI

7.	 Королева В. В., Февралева О. В. И. В. Гёте и Э. Т. А. Гофман: к вопро
су о творческом диалоге (влияние И. В. Гёте на формирование сказоч
ной поэтики Э. Т. А. Гофмана) // Art Logos. 2024. № 4 (29). С. 78–90 



Шекспировские метаморфозы в поэтике Э. Т. А. Гофмана 45

[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/eli-
brary_77140903_43422830.pdf (10.11.2025). DOI: 10.35231/25419803_2024_4_78. 
EDN: OIRIGS

8.	 Мишина Л. А. Роман Э. Т. А. Гофмана «Эликсиры сатаны» как «рас
сказываемый театр» (тип «потешного чудака») // Вестник Нижегород
ского университета им. Н. И. Лобачевского. 2010. № 4 (2). С. 911–914 
[Электронный ресурс]. URL: http://www.unn.ru/pages/e-library/vest-
nik/99999999_West_2010_4(2)/140.pdf (10.11.2025). EDN: NCVMRJ

9.	 Тик Л. Трактовка чудесного у Шекспира (предисловие к тиковскому 
переводу «Бури» Шекспира) / пер. с нем. И. В. Логвиновой // Лите
ратуроведческий журнал. 2015. № 36. С. 231–256 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_24283499_71546456.pdf 
(10.11.2025). EDN: ULKHJH

10.	 Февралева О. В. Тема эксплуатации природы в произведениях 
Э. Т. А. Гофмана // Мир — Язык — Человек: мат-лы IV Междунар. 
науч.-практ. конф. (Владимир, 15 марта 2022 г.). Владимир: ВлГУ, 2022. 
С. 93–101 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_48522806_52638986.pdf (10.11.2025). EDN: SXHKIK

11.	 Федоров Ф. П. Время и вечность в сказках и каприччио Гофмана // 
Художественный мир Э. Т. А. Гофмана: сб. ст. М.: Наука, 1982. С. 81–106.

12.	 Цегловска Л. А. Реминисценции и их функции в романе Э. Т. А. Гоф
мана «Житейские воззрения кота Мурра»: автореф. дис. … канд. 
филол. наук. Нижний Новгород, 2012. 25 с.

13.	 Шамрай А. Ф. Эстетические суждения Гофмана // Художественный  
мир Э. Т. А. Гофмана: сб. ст. М.: Наука, 1982. С. 266–282.

14.	 Шекспир У. Полн. собр. соч.: в 8 т. М.: Искусство, 1958. Т. 3. 566 с.
15.	 Шлегель Ф. Эстетика. Философия. Критика: в 2 т. / вступ. ст., сост., 

пер. с нем. Ю. Н. Попова. М.: Искусство, 1983. Т. 1. 479 с. (Сер.: История 
эстетики в памятниках и документах.)

16.	 Dunn H.-L. The Circle of Love in Hoffmann and Shakespeare // Studies 
in Romanticism. 1972. Vol. 11. Boston; Massachusetts. P. 113–137.

17.	 Habicht W. The Romanticism of the Schlegel-Tieck Shakespeare and the 
History of Nineteenth-Century German Shakespeare Translation // Euro-
pean Shakespeares: Translating Shakespeare in the Romantic Age: Selected 
Papers from the Conference Shakespeare Translations in the Romantic 
Age (Antwerpen, 1990). 1993. P. 45–54. DOI: 10.1075/z.66.06hab

18.	 Nock F. J. E. T. A. Hoffmann and Shakespeare // The Journal of English 
and Germanic Philology. 1954. Vol. 53. No. 3. July. P. 369–382.

19.	 Robertson R. Shakespearean Comedy and Romantic Psychology in Hoff-
mann’s “Kater Murr” // Studies in Romanticism. 1985. Vol. 24. No. 2. 
P. 201–222. DOI: 10.2307/25600532

20.	 Segebrecht W. E. T. A. Hoffmann and English Literature // Deutsche Ro-
mantik and English Romanticism: Papers from the University of Houston 
Third Symposium on Literature and the Arts “English and German Ro-
manticism: Cross-Currents and Controversy” / ed. by Theodore G. Gish 
and Sandra G. Frieden. Munich: W. Fink Verlag, 1984. P. 52–66. (Ser.: 
Houston German Studies; vol. 5.)



46 Vera V. Koroleva, Olga V. Fevraleva

References
1.	 Bychkov V. V. The Aesthetic Views of E. T. A. Hoffmann. In: Filosofiya 

i kul’tura [Philosophy and Culture], 2023, no. 2, pp. 91–108. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_50352794_29422128.pdf (accessed on 
November 10, 2025). DOI: 10.7256/2454-0757.2023.2.39345. EDN: GVOOFX 
(In Russ.)

2.	 Goethe J. W. Sobranie sochineniy: v 10 tomakh [The Collected Works: in 
10 Vols]. Мoscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1980, vol. 10. 510 p. 
(In Russ.)

3.	 Hoffmann E. T. A. Sobranie sochineniy: v 6 tomakh [The Collected Works: 
in 6 Vols]. Мoscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1991–2000. (In Russ.)

4.	 Kakauridze N. A. Teoriya i deystvitel’nost’: literaturno-esteticheskie vozzre
niya shtyurmerov i literaturnaya teoriya rannego nemetskogo romantizma  
[Theory and Reality: the Literary and Aesthetic Views of the Stürmers and 
the Literary Theory of Early German Romanticism]. Kutaisi, Sabchota Sakart-
velo Publ., 1989. 182 p. (In Georgian)

5.	 Koroleva V. V. Intertextuality as a Technique in the Works of E. T. A. Hoff-
mann. In: Vestnik Tverskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Filologiya 
[Vestnik TvGU. Series: Philology], 2019, no. 1 (60), pp. 28–34. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_37334884_59671609.pdf (accessed on 
November 10, 2025). EDN: ZDPOYP (In Russ.)

6.	 Koroleva V. V. “The Hoffmann’s Complex” in A. Remizov’s Novel “The 
Clock”. In: Novyy filologicheskiy vestnik [The New Philological Bulletin],  
2021, no. 3 (58), pp. 432–444. Available at: https://elibrary.ru/download/
elibrary_47225484_22747933.pdf (accessed on November 10, 2025). DOI: 
10.54770/20729316_2021_3_432. EDN: HDJCKI (In Russ.)

7.	 Koroleva V. V., Fevraleva O. V. J. W. Goethe and E. T. A. Hoffmann: on the 
Question of Creative Dialogue (the Influence of J. W. Goethe on the Forma-
tion of E. T. A. Hoffmann’s Fairy-Tale Poetics). In: Art Logos, 2024, no. 4 (29), 
pp. 78–90. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_77140903_43422830.
pdf (accessed on November 10, 2025). DOI: 10.35231/25419803_2024_4_78. 
EDN: OIRIGS (In Russ.)

8.	 Mishina L. A. E. T. A. Hoffmann’s Novel “The Elixir of Satan” as a “Narra-
tive Theater” (a Type of “Funny Eccentric”). In: Vestnik Nizhegorodskogo 
universiteta imeni N. I. Lobachevskogo [Vestnik of Lobachevsky University of 
Nizhni Novgorod], 2010, no. 4 (2), pp. 911–914. Available at: http://www.unn.
ru/pages/e-library/vestnik/99999999_West_2010_4(2)/140.pdf (accessed on 
November 10, 2025). EDN: NCVMRJ (In Russ.)

9.	 Tieck L. Shakespeare’s Interpretation of the Miraculous (Preface to Tieck’s 
Translation of Shakespeare’s “The Tempest”). In: Literaturovedcheskiy zhur-
nal [The Journal of Literary History and Theory], 2015, no. 36, pp. 231–256. 
Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_24283499_71546456.pdf 
(accessed on November 10, 2025). EDN: ULKHJH (In Russ.)



Shakespeare’s Metamorphoses in the Poetics of E. T. A. Hoffmann 47

10.	Fevraleva O. V. The Theme of Exploitation of Nature in the Works of 
E. T. A. Hoffmann. In: Mir — Yazyk — Chelovek: materialy IV Mezhdu
narodnoy nauchno-prakticheskoy konferentsii (Vladimir, 15 marta 2022 g.) 
[World — Language — Human: Proceedings of the 4th International Scien-
tific and Practical Conference (Vladimir, March 15, 2022)]. Vladimir, Vladimir 
State University Named After Alexander and Nikolay Stoletovs Publ., 2022, 
pp. 93–101. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_48522806_52638986.
pdf (accessed on November 10, 2025). EDN: SXHKIK (In Russ.)

11.	Fedorov F. P. Time and Eternity in Hoffmann’s Fairy Tales and Capriccios. 
In: Khudozhestvennyy mir E. T. A. Gofmana: sbornik statey [The Artistic 
World of E. T. A. Hoffmann: Collection of Articles]. Moscow, Nauka Publ., 
1982, pp. 81–106. (In Russ.)

12.	Tseglovska L. A. Reministsentsii i ikh funktsii v romane E. T. A. Gofmana 
“Zhiteyskie vozzreniya kota Murra”: avtoref. dis. … kand. filol. nauk [Re
miniscences and Their Functions in E. T. A. Hoffmann’s Novel “The Life and 
Opinions of the Tomcat Murr”. PhD. philol. sci. diss. abstract]. Nizhny 
Novgorod, 2012. 25 p. (In Russ.)

13.	Shamray A. F. Hoffmann’s Aesthetic Judgments. In: Khudozhestvennyy  
mir E. T. A. Gofmana: sbornik statey [The Artistic World of E. T. A. Hoff
mann: Collection of Articles]. Moscow, Nauka Publ., 1982, pp. 266–282. 
(In Russ.)

14.	Shakespeare W. Polnoe sobranie sochineniy: v 8 tomakh [The Complete  
Works: in 8 Vols]. Мoscow, Iskusstvo Publ., 1958, vol. 3. 566 p. (In Russ.)

15.	Schlegel F. Estetika. Filosofiya. Kritika: v 2 tomakh [Aesthetics. Philosophy. 
Criticism: in 2 Vols]. Moscow, Iskusstvo Publ., 1983, vol. 1. 479 p. (Ser.: The 
History of Aesthetics in Monuments and Documents.) (In Russ.)

16.	Dunn H.-L. The Circle of Love in Hoffmann and Shakespeare. In: Studies 
in Romanticism, Boston, Massachusetts, 1972, vol. 11, pp. 113–137. (In Eng-
lish)

17.	 Habicht W. The Romanticism of the Schlegel-Tieck Shakespeare and the 
History of Nineteenth-Century German Shakespeare Translation. In: Euro
pean Shakespeares: Translating Shakespeare in the Romantic Age: Selected 
Papers from the Conference Shakespeare Translations in the Romantic Age 
(Antwerpen, 1990), 1993, pp. 45–54. DOI: 10.1075/z.66.06hab (In English)

18.	Nock F. J. E. T. A. Hoffmann and Shakespeare. In: The Journal of English 
and Germanic Philology, 1954, vol. 53, no. 3, pp. 369–382. (In English)

19.	Robertson R. Shakespearean Comedy and Romantic Psychology in Hoff-
mann’s “Kater Murr”. In: Studies in Romanticism, 1985, vol. 24, no. 2, 
pp. 201–222. DOI: 10.2307/25600532 (In English)

20.	Segebrecht W. E. T. A. Hoffmann and English Literature. In: Deutsche 
Romantik and English Romanticism: Papers from the University of Houston 
Third Symposium on Literature and the Arts “English and German Roman-
ticism: Cross-Currents and Controversy”. Munich, W. Fink Verlag Publ., 
1984, pp. 52–66. (Ser.: Houston Germanic Studies; vol. 5.) (In English)



48 Vera V. Koroleva, Olga V. Fevraleva

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ / INFORMATION ABOUT THE AUTHORS

Королева Вера Владимировна, док
тор филологических наук, доцент, 
заведующая кафедрой иностранных 
языков, Владимирский государст
венный университет им. Александра  
Григорьевича и Николая Григорьеви
ча Столетовых (ул. Горького, 87, 
г. Владимир, Российская Федерация, 
600000); Приволжский исследова
тельский медицинский университет 
(Владимирский филиал) (пр. Ок
тябрьский, 1, г. Владимир, Российская 
Федерация, 600000); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-7608-9772; e-mail: 
queenvera@yandex.ru.
Февралева Ольга Валерьевна, кан
дидат филологических наук, доцент 
кафедры журналистики, рекламы 
и связей с общественностью, Вла
димирский государственный уни
верситет им. Александра Григорье-
вича и Николая Григорьевича Сто
летовых (ул. Горького, 87, г. Владимир, 
Российская Федерация, 600000); 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-
7230-6953; e-mail: 411@mail.ru.

Vera V. Koroleva, PhD (Philology), 
Associate Professor, Head of the De-
partment of the Foreign Languages, 
Vladimir State University Named 
After Alexander and Nikolay Stoletovs 
(ul. Gor’kogo 87, Vladimir, 600000, 
Russian Federation); Privolzhsky 
Research Medical University (pr. Ok
tyabrskiy 1, Vladimir, 600000, Russian 
Federation); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-7608-9772; e-mail: 
queenvera@yandex.ru.

Olga V. Fevraleva, PhD (Philology), 
Associate Professor of the Department 
of Journalism, Advertising, and Pub-
lic Relations, Vladimir State Univer-
sity Named After Alexander and 
Nikolay Stoletovs (ul. Gor’kogo 87, 
Vladimir, 600000, Russian Federation); 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-
7230-6953; e-mail: 411@mail.ru.

Поступила в редакцию / Received 20.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 11.01.2026
Принята к публикации / Accepted 12.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



© В. А. Коршунков, 2026

2026;24(1):49–73 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15922
EDN: RUETJV

Мифопоэтический образ «птичьего царя» 
в «Сказке о рыбаке и рыбке» А. С. Пушкина

В. А. Коршунков
Вятский государственный университет

(г. Киров, Российская Федерация)
e-mail: vla_kor@mail.ru

Аннотация. Статья представляет собой комплексное исследование ис- 
точников и семантики загадочного образа птицы Строфилус в черновом 
наброске «Сказки о рыбаке и рыбке» А. С. Пушкина, где старуха в одной 
из сцен, не вошедших в итоговый текст, желает стать римским папой. 
В центре изучения — полемика с гипотезой известного пушкиниста и гер- 
маниста М. Ф. Мурьянова, который, опираясь на данные средневеко- 
вой латинской лексикографии, отождествил птицу Строфилус с малень- 
кой птичкой крапивником (корольком) (лат. trochilus), считавшимся  
в западноевропейском фольклоре пародийным «птичьим царем». Авто- 
ром предложена иная трактовка. Для этого привлекается широкий круг 
источников — от русской народной лексики и духовных стихов («Стих 
о Голубиной книге», «Стих о Егории Храбром») до трудов православ- 
ных книжников, включая Максима Грека. В статье доказывается, что  
Строфилус представляет собой одну из многочисленных графических 
и фонетических вариаций названия страуса. Это название восходит 
к греко-латинскому struthio (ср. еще: струфокамил, стратим, страфил 
и мн. др.). В контексте книжной и фольклорной традиции страус (Стра- 
фил) осмыслялся как могущественная «матерь птиц» или настоящий 
«птичий царь». Такая трактовка делает его появление символически 
оправданным при описании нелепой папской тиары, венчающей често- 
любивую старуху-папессу. Все это может пониматься и как сатира на 
католицизм. Исследование позволяет не только уточнить конкретный 
источник пушкинского образа, но и продемонстрировать впечатляю- 
щую глубину интеграции поэтом разнородных фольклорных и книжных  
мотивов в единую авторскую художественную систему.
Ключевые слова: пушкинистика, М. Ф. Мурьянов, Давид Самойлов, 
«Стих о Голубиной книге», «царь птиц», страус, птицы в мифологии 
и фольклоре, литература и фольклор, фольклор и мифология, истори- 
ческая поэтика, литературное источниковедение, интертекстуальность
Для цитирования: Коршунков В. А. Мифопоэтический образ «птичьего 
царя» в «Сказке о рыбаке и рыбке» А. С. Пушкина // Проблемы историчес- 
кой поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 49–73. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15922. EDN: 
RUETJV



50 Vladimir A. Korshunkov

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15922
EDN: RUETJV

The Mythopoeic Image of the “King of Birds” 
in Alexander Pushkin’s 

“The Tale of the Fisherman and the Fish”
Vladimir A. Korshunkov

Vyatka State University
(Kirov, Russian Federation)

e-mail: vla_kor@mail.ru

Abstract. This article offers a comprehensive study of the sources and seman-
tics of the enigmatic bird “Strophilus” featured in a draft of Alexander Push-
kin’s “The Tale of the Fisherman and the Fish.” In a scene omitted from the 
final version, the old woman expresses a desire to become the Pope. The study 
engages in a polemic with the hypothesis put forward by the renowned Pushkin 
scholar and Germanist Mikhail Muryanov. Relying on Medieval Latin lexico- 
graphy, Muryanov identified the bird “Strophilus” with the “trochilus” (the 
wren), a bird considered a parodic “king of birds” in Western European folklore. 
The author of this article proposes an alternative interpretation. To substan- 
tiate it, a broad range of sources is examined — from Russian folk vocabu- 
lary and spiritual verses (“The Verse about the Book of the Dove,” “The Verse 
about St. George the Brave”) to the works of Orthodox scholars, including 
Maximus the Greek. The article argues that “Strophilus” represents one of the 
numerous graphic and phonetic variations of the name for the ostrich, which 
derives from the Greco-Latin “struthio” (cf. strufokamil, stratim, strafil, etc.). 
Within the context of literary and folklore traditions, the ostrich (“Strafil”) was 
conceived as the mighty “mother of birds” or the true “king of birds.” This 
symbolic status makes its appearance in the description of the absurd papal 
tiara crowning the ambitious old woman as a female pope symbolically justified. 
The scene can thus also be interpreted as a satire on Catholicism. The research 
not only clarifies the specific source of Pushkin’s image but also demonstrates 
the impressive depth with which the poet integrated heterogeneous folkloric 
and literary motifs into a unified artistic system.
Keywords: Pushkin studies, M. F. Muryanov, David Samoilov, “The Verse about 
the Book of the Dove”, “king of birds”, ostrich, birds in mythology and folklore, 
literature and folklore, folklore and mythology, historical poetics, literary source 
studies, intertextuality
For citation: Korshunkov V. A. The Mythopoeic Image of the “King of Birds” 
in Alexander Pushkin’s “The Tale of the Fisherman and the Fish”. In: Problemy 
istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, 
pp. 49–73. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15922. EDN: RUETJV (In Russ.)



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 51

«Сказку о рыбаке и рыбке» А. С. Пушкин написал осенью 
1833 г. в Болдине. Первоначально он включил в нее эпизод 
с превращением корыстной и честолюбивой старухи, который 
не вошел в окончательный вариант текста. А именно: перед тем 
как возжелать стать владычицей морскою, она захотела при- 
мериться к папскому престолу. Возвращаясь в очередной раз 
с морского берега, старик видит твердыню католической веры:

«[Перед ним монастырь] латынский —
На стенах монахи
Поют латынскую обедню
Перед ним вавилонская башня
На самой на верхней на макушке
Сидит его старая старуха
На старухе сорочинская шапка
На шапке венец латынский
На венце тонкая <?> спица
На спице Строфилус <?> птица» [Пушкин, 1995: 1087–1088].

В конце XIX в. В. В. Майков предполагал, будто Пушкину, 
приехавшему в Оренбургскую губернию, сюжет «Сказки 
о рыбаке и рыбке» сообщил знаток и собиратель фольклора 
В. И. Даль [Майков В.], притом что явные указания на это 
не известны. Майков обратил внимание на несколько русских 
народных сказок, в чем-то похожих на пушкинскую, и решил, 
что не одна только Арина Родионовна делилась с поэтом 
затейливыми фольклорными историями. Хотя один из специ- 
алистов-современников работу Майкова назвал «превосход- 
ной» [Сумцов: 118], но сейчас понятно, что это не так. Дядя 
В. В. Майкова Л. Н. Майков, не указывая прямо на статью 
племянника, допускал, что Пушкин и в самом деле мог получить 
от Даля «материал для своей сказки», однако уже задолго 
до того «стал перекладывать в стихи народные сказки, слы- 
шанные им от своей няни» и заинтересовался славянским 
фольклором [Майков Л.: 425–426]. Некий русский священник 
из Стокгольма, откликнувшись на статью В. В. Майкова, уверял, 
что у немцев и шведов существует много народных сказок, 



52 В. А. Коршунков

очень похожих на пушкинскую, но при этом делал парадок- 
сальный вывод: Пушкин мог-таки использовать аналогичную  
русскую сказку1.

Позднее фольклорист М. К. Азадовский, отметив, что сход- 
ные по сюжету русские народные сказки значительно отлича- 
ются от сказки пушкинской, утверждал, вслед за некоторыми 
своими предшественниками: «…сказка Пушкина выпадает из 
русской традиции, но всецело примыкает <…> к традиции за- 
падноевропейской. Ближе всего она к сказке сборника бр[атьев] 
Гримм» [Азадовский: 138]. К нашему времени окончательно 
установлено, что источником этого сюжета стала опубликован- 
ная братьями Гримм померанская сказка «Рыбак и его жена»2 
(похожий вариант из того же сборника — гессенский)3. Не зная 
немецкого языка (тем более его диалектов), но увлекаясь ска- 
зочным фольклором, Пушкин читал эту сказку братьев Гримм 
в имевшемся у него французском издании4, а среди его рисун-
ков лета 1833 г., когда он писал свою сказку, есть набросок 
двух мужских изображений, в которых Т. Г. Цявловская опо- 
знала Якоба и Вильгельма Гриммов [Цявловская: 339].

Уже в нашем веке было высказано мнение, что источником 
для Пушкина могла быть 21-я идиллия Феокрита «Рыбаки» 
(с оговоркой, что это «не отменяет обращения к иным источ- 
никам…») [Шульц: 129]. Действительно, прямых доказательств 
нет, да и сюжет сказки Пушкина совсем не схож с феокрито- 
вым (а на немецкую народную сказку пушкинская очень по- 
хожа). Не Пушкин, а Н. И. Гнедич переводил Феокрита и под 
впечатлением от его творчества создал свою русскую идиллию 
«Рыбаки» (1821). Единственное, что роднит текст Пушкина 
с Феокритом — у античного поэта рыбак во сне вытянул рыбу 

1 Р-в П. Об источниках сказки «О рыбаке и рыбке» // Живая старина. 
1893. Вып. 1. С. 91–95.

2 Точный перевод с померанского диалекта немецкого языка на русский, 
сделанный Г. Ю. Ирмером, приведен в книге: [Сумцов: 289–296].

3 История поиска источников «Сказки о рыбаке и рыбке» представ- 
лена в работе: [Медриш, 1992: 95–100], см. также: [Медриш, 1980: 99–112]. 
Ср. обзор изучения пушкинских сказок: [Пушкин. Итоги и проблемы изу- 
чения: 437–444].

4 В его библиотеке находилась выпущенная в Париже книга, в которую был 
включен перевод померанской сказки: “Vieux сontes. Pour l’аmusement des 
grands et des petits enfants” («Старинные сказки. Для развлечения взрослых 
и детей») [Модзалевский: 358]; [Mazon: 261].



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 53

из золота (в немецкой сказке волшебница-камбала вовсе 
не золотая). Возможно, счастливая идея назвать сказочную рыб-
ку золотой и на самом деле восходит к феокритовой идиллии5.

Литературоведы изучали самые разные особенности «Сказки 
о рыбаке и рыбке», делая интересные, подчас неожиданные 
открытия. В. С. Непомнящий обнаружил в ней глубокий фило-
софский смысл: «Это — сказка об угнетении равного равным…»; 
«Сказочный сюжет превращается в философский, сказка о на- 
казании за алчность — в притчу о преходящем и вечном» 
[Непомнящий: 162, 164]6. Г. П. Макогоненко, вслед за И. П. Лупа- 
новой, указал на социальную структуру нарисованной Пуш- 
киным картины: угнетенные крепостные крестьяне, а над ними 
властвует бездушная, жестокая знать и монархи-самодуры. 
«Желания старухи точно социально обусловлены…»; мета- 
морфозы старухи наглядно раскрывают ее социальную психо- 
логию: «С переменой социального положения шло и извраще- 
ние человеческой натуры старухи, наглядно раскрывалась рас- 
тлевающая сила собственности и власти». То есть «Пушкин 
показал социальную неотвратимость вырождения господству-
ющего сословия…» [Макогоненко: 24–26]7. В. А. Кошелев рас- 
крыл затаенный трагизм личной жизни поэта: «С "биографи- 
ческой" точки зрения "Сказка о рыбаке и рыбке" — метафизи- 
ческая притча Пушкина о собственной "женатой" жизни»; 
«Предметом пушкинской сказки становится как раз семейная 

5 Д. Н. Медриш высказывал об этом такое мнение: «…Золотая рыбка 
Пушкиным не выдумана. Она заимствована (или угадана) из славянского 
фольклора. В народной поэзии южных славян золотая рыбка выступает как 
символ свободы, счастья, справедливости» [Медриш, 1992: 84]. При этом 
сам Медриш указал на значимый факт: «Впрочем, образ золотой рыбки 
присутствовал в сознании поэта задолго до написания "Сказки о рыба- 
ке и рыбке"; он зафиксирован в первом варианте монолога князя в драме 
"Русалка" (1826 год)», а именно: «О скоро ли она со дна речного / Подымется, 
как рыбка золотая?» [Медриш, 1992: 139, прим. 2]. В фольклорных сказках 
и легендах (тех, которые схожи с пушкинской сказкой) у самых разных 
народов дарительницей нередко становилась золотая рыба; см., например, 
в такой подборке: [Березкин, Дувакин [Электронный ресурс]. URL: https://
ruthenia.ru/folklore/berezkin/k151.html (12.10.2025)]. Некоторые из них могли 
сформироваться под воздействием пушкинского творчества, но далеко 
не все.

6 Эти наблюдения были впервые сформулированы автором в статье 
1972 г.

7 См. также: [Лупанова: 167]



54 В. А. Коршунков

дисгармония»; «Собственно, "Сказка о рыбаке и рыбке" — это  
представление Пушкина о жене как "обстоятельстве" его бытия» 
[Кошелев: 10, 11, 13]. Неужели красавица Наталья Николаевна, 
хотя и не выглядела старухой, тоже раз за разом демонстриро- 
вала мужу все большие свои амбиции: новенького корыта  
и добротной избы ей уже было мало, она мечтала стать цари- 
цей и владычицей морскою?‥

В последние годы выходит множество статей об этой пуш- 
кинской сказке. Ее читают в детских садах и школах, предлага- 
ют иностранным студентам — значит, педагоги и филологи 
пишут о восприятии сказки детьми, о понимании иностран- 
цами ее лексики и фразеологии, о переводах на иностранные 
языки. Вслед за известными учеными-пушкинистами авторы  
рассуждают о художественных образах, мифофилософском 
подтексте и уроках сказки. Вопрос об источниках сюжета пред-
ставляется решенным.

В немецкой сказке жена рыбака, улучшив с помощью не- 
обычной камбалы свое материальное положение (обретя хоро- 
ший дом, а потом замок), последовательно становилась коро- 
лем, императором, римским папой. И только возжелав сде- 
латься Богом, она вернулась в свое первоначальное состояние. 
Комментаторы отмечали, что мотив стремления крестьянки быть  
римским папой имеется и в исходной немецкой сказке, и в пуш- 
кинском черновике (см., например: [Пушкин, 1936: 560–562]. 
Б. В. Томашевский судил так: «Свободно переделывая сказку, 
Пушкин заменял западноевропейский колорит народным рус- 
ским. Вероятно, поэтому он исключил из окончательной ре- 
дакции эпизод о старухе, ставшей "римской папой". Эпизод 
этот находится в немецкой сказке, но он слишком противоречит  
русскому колориту…» [Томашевский: 435]8.

Не так давно С. А. Фомичев вновь привлек внимание  
к тому, что Пушкин и Даль интересовались народными сказ- 
ками, но он не ставил задачей опровергнуть гипотезу о тексте 

8 Ср.: «Поэта привлекали не варианты содержания сюжета немецкой 
сказки, а возможности его национально-русского воплощения» [Зуева: 111]; 
Пушкин «решил убрать эпизод из текста, так как он нарушал предполага- 
емый русско-крестьянский характер его сказки» [Микелис: 33]. А. Мазон 
предположил, что образ бабки-папы имел отношение к преданию о папессе 
Иоанне, которое весьма интересовало Пушкина [Mazon].



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 55

из сборника братьев Гримм как основном источнике «Сказки 
о рыбаке и рыбке» [Фомичев]9.

Известный филолог-германист и пушкинист М. Ф. Мурьянов, 
исследовавший эпизод с римским папой в пушкинской сказке, 
рассуждал: «Картина оригинальна, не имеет ничего общего 
с описанием этого эпизода в сказке братьев Гримм и тем более 
с церемониалом Ватикана: она выглядит как непонятный гро- 
теск в сравнении с меткими штрихами реалистических пор- 
третов старухи в роли столбовой дворянки и царицы». По его  
мнению, «наиболее обещающим для текстологического раз- 
бора должно быть ключевое слово Строфилус, в русской лекси- 
кографии отсутствующее» [Мурьянов, 1971: 104]. Незадолго 
до того Ф. Я. Прийма заметил: «Появление Стрефилус-птицы 
(так! — В. К.) в этой "немецкой" по происхождению сказке 
не привлекало еще, насколько известно, внимания исследова- 
телей. А между тем оно заслуживает специального рассмо-
трения» [Прийма: 116].

Если издатели пушкинских сочинений после слова «Стро- 
филус» ставят знак вопроса, то вот почему. С. М. Бонди изучал 
черновые рукописи Пушкина и в своей первой книге 1931 г. 
обратился к сюжету о превращении старухи в римского папу. 
Он определил, что «было написано "Стофилус", зачеркнуто, 
внизу начато "строф" и тоже зачеркнуто» [Бонди: 55, прим.]. 
Пожалуй, можно считать доказанным, что Пушкин имел в виду 
птицу Строфилус. Но все же не Стрефилус, такой формы нет 
(см. НКРЯ), хотя количество вариантов имени сказочной птицы 
в разных текстах весьма велико.

Вообще-то в аналитическом каталоге фольклорно-мифо- 
логических мотивов Ю. Е. Березкина и Е. Н. Дувакина мотив 
К151 с условным названием «Золотая рыбка» обнаруживается 
в десятках фиксаций: «Волшебный помощник удовлетворяет 
простое желание бедняка. Бедняк или его жена просят все  

9 Для Фомичева важно, что чудесная Острафил-птица «упоминалась 
и в былине "Егорий Храбрый", позже переданной Далем Афанасьеву» 
[Фомичев: 93], см.: Народные русские легенды, собранные А. Н. Афа- 
насьевым. М.: В тип. В. Грачева и Комп., 1859. C. 32–39. Пушкин также сооб- 
щил Далю «Сказку о Георгии Храбром и волке» [Фомичев: 93–97]. Между тем, 
уже давно было отмечено, что птица Страфиль в популярный духовный 
стих «О Егории Храбром» привнесена из «Стиха о Голубиной книге» [Кир- 
пичников: 99]. Кроме того, духовный стих вполне мог быть переработан 
и в сказку о Егории, и в былину.



56 В. А. Коршунков

больше. В конце концов помощник наказывает просящего 
(обычно отбирая все, что было дано)». Все они отмечены в Ев- 
разии (притом что Африка, Австралия и Новый Свет в этом 
каталоге представлены с достаточной полнотой). Не везде 
волшебный помощник — рыба, но почти все такие вариации 
именно в Европе. Версии с папой или папессой, помимо тех, 
что в сборнике братьев Гримм, имеются у немцев Эльзаса, 
французов Пикардии, у хорватов, греков и поляков10. Исполь- 
зование такого нового, совершенного инструмента, как каталог 
фольклорно-мифологических мотивов народов мира, позво- 
ляет значительно увеличить поиск аналогий, выявлять этни- 
ческое и географическое распределение, ставить уточняющие 
исследовательские вопросы.

Как будет показано, Мурьянов прав: «Строфилус» — это 
ключевое имя для понимания пушкинского черновика. Каза- 
лось бы, справедливо и другое его рассуждение: это слово 
в русской лексикографии неизвестно. Даже с помощью по- 
явившегося с тех пор ценного свода «Национальный корпус  
русского языка» это слово не найти. Зато его разновидность 
(без латинского окончания) обнаружилась в «Словаре рус- 
ских народных говоров». Это краткое изложение легенды, за- 
писанное в Вятской губернии в 1892 г.: «Строфил, м. Мифи- 
ческое существо — птица, живущая в море, которая может 
поднять волны и уничтожить всех людей нехристианской 
веры. "Строфил — баснословная птица, которая, по поверью, 
живет в море, детей водит под камнем, и, если встрепенется, 
колыхнется море и зальет неверный мир"»11. То, что эта легенда 
(явно книжного происхождения) замечена на Вятке, не озна- 
чает, будто иноземное имя баснословной птицы — это вятский 
диалектизм, который непременно нужно было поместить 
в таком словаре. Но все же хорошо, что он там есть.

10 [Березкин, Дувакин [Электронный ресурс]. URL: https://ruthenia.ru/
folklore/berezkin/k151.html (12.10.2025)]. Распространение этого мотива 
на карте мира см.: Березкин Ю. Е., Дувакин Е. Н. K151 // Тематическая 
классификация и распределение фольклорно-мифологических мотивов 
по ареалам [Электронный ресурс] URL: https://mapsofmyths.com/node/103763 
(12.10.2025). Сердечно благодарю кандидата филологических наук Е. Н. Ду- 
вакина, который помог мне с поиском фольклорно-мифологических сю- 
жетов и мотивов.

11 Словарь русских народных говоров / гл. ред. Ф. П. Сороколетов. СПб.: 
Наука, 2008. Вып. 42. С. 30–31.



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 57

Вятская легенда — один из множества пересказов старин- 
ного, восходящего к апокрифам стихотворного произведе- 
ния. Прежде оно исполнялось нараспев как духовный стих. 
Его принято называть «Стихом о Голубиной книге» или просто 
«Голубиной книгой». Фольклорные варианты «Голубиной 
книги» были напечатаны в 1861 г. П. А. Бессоновым12. В этом 
духовном стихе, с его космологическим содержанием, текст 
выстроен в форме вопросов и ответов о мироустройстве. Там 
повествуется, кто над царями царь, что за город всем горо- 
дам отец, кого или что нужно числить главным из зверей, рыб, 
камней, трав, морей и т. п. Среди прочего упомянута «матерь 
птиц», которая в одних вариантах названа Нагай-птицей, но 
чаще именуется птицею Страфиль (иначе Естрафиль и т. п.)13.

В XIX в. видные российские филологи исследовали «Стих 
о Голубиной книге», обращая внимание на обрисованную 
в нем баснословную птицу — «грандиозный образ», как выра- 
зился А. Н. Веселовский. Он предположил, что на необуздан- 
ную народную фантазию о птице Страфиль повлияли апокри- 
фические тексты о небывалых птицах [Веселовский: 215–216]. 
В. Н. Мочульский, комментируя «Стих о Голубиной книге», 
заключил, что свойства, приписываемые птице Страфиль, 
относятся к нескольким чудесным птицам с различными  
именами [Мочульский: 142–143]. А. И. Кирпичников изучил 
особенности образа птицы Страфиль в «Стихе о Голубиной 
книге». Он сделал вывод о некоторых «более или менее реаль-
ных родителях сказочного Страфиля», а именно: «…От пели- 
кана унаследовал он нежность к птенцам; от страуса имя, 

12 Калеки перехожие: сборник стихов и исследование П. Бессонова. 
М.: В тип. А. Семена, 1861. С. 269–378. Ранний вариант «Голубиной книги» 
был помещен в сборник Кирши Данилова (Древние российские стихотворе- 
ния, собранные Киршею Даниловым / изд. подгот. А. П. Евгеньева, Б. Н. Пу- 
тилов. 2-е доп. изд. М.: Наука, 1977. C. 208–213, 344–346). Текст из сборника 
Кирши Данилова издан и прокомментирован в учебном пособии Ф. М. Сели- 
ванова [Селиванов: 20–23, 63–68]. Две версии «Голубиной книги» — начина- 
ющаяся словами «Восходила туча сильна, грозная» и другая, взятая из сбор-
ника Кирши Данилова («Да с начала века животленного»), — опубликованы 
в издании: (Голубиная книга: русские народные духовные стихи XI–XIX веков / 
сост., вступ. ст., примеч. Л. Ф. Солощенко, Ю. С. Прокошина. М.: Москов. 
рабочий, 1991. C. 34–48).

13 Многочисленные варианты имени этой птицы в «Стихе о Голубиной 
книге» и «Стихе о Егории Храбром» см.: [Хлыбова: 44–47].



58 В. А. Коршунков

величину и остроту его зрения; от алкиона влияние на море…». 
Таковы, согласно Кирпичникову, только самые очевидные пти- 
цы-предшественники, а есть еще и другие [Кирпичников: 105].

Мурьянов высоко оценил наблюдение Приймы, указавшего 
на имя птицы в черновике Пушкина. Он счел доказанным, 
что Пушкину «Голубиная книга» была знакома: «Это новый 
конкретный факт в системе связей творчества Пушкина с фоль- 
клором. Он мог знать о ней от П. В. Киреевского, но, по нашему  
мнению, не исключается и вероятность непосредственного 
слушания поэтом "калик перехожих"» [Мурьянов, 1971: 104–105]14. 
Сам Мурьянов, однако, отмечал, что при написании своей 
сказки «Пушкин находился в деревенской глуши, Стих о Голу- 
биной книге еще не был издан, углубляться в филологические  
разыскания у поэта как будто не было никакой возможности» 
[Мурьянов, 1971: 105]. И главное: Мурьянов не придал зна- 
чения многочисленным разновидностям имени волшебной 
птицы из «Голубиной книги». Его интересовала только та, что 
встретилась у Пушкина — Строфилус. А это слово, полагал  
Мурьянов, не засвидетельствовано в русской лексикографии. 
Он утверждал: «…Но существует упрямый факт — название  
Строфилус в этой фонетической форме мы обнаружили не  
в записях русских фольклористов, а только в материалах 
средневековой латинской лексикографии…». Слово strofilus, 
настаивал Мурьянов, известно по рукописи английского про- 
исхождения, датированной 1200 г. По его суждению, это раз-
новидность более правильного написания trochilus, которое 
происходит от древнегреческого troc…loj. Так называли не- 
большую птичку, в том числе, очевидно, крапивника либо 
королька. В западноевропейском фольклоре это кто-то вроде 
«птичьего царя». Правда, крапивник — птичка крохотная, зато 
с необычайно звучным голосом. По старинной легенде, между 

14 Ср. суждение В. С. Непомнящего о Пушкине: «Духовные стихи 
он знал хорошо — и от Киреевского, и от "калик перехожих"», знал в том 
числе и «Стих о Голубиной книге» [Непомнящий: 206]. Сборник Кирши 
Данилова, в котором есть «Голубиная книга», находился в библиотеке 
Пушкина, и поэт постоянно обращался к этому сборнику [Зуева: 6]. 
Мурьянов интересовался «Голубиной книгой» и занимался ее изучением, 
см.: [Мурьянов, 1975] (см. также публикацию одноименной рукописи 
из его личного архива: [Мурьянов, 2008, ч. 2: 548–551]), [Мурьянов, 1996] 
(см. также: [Мурьянов, 2008, ч. 2: 350–384]).



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 59

птицами было устроено состязание, кто выше взлетит. Выше 
всех поднялся орел, но в последний момент с его спины 
вспорхнул крапивник. По-немецки его обычно именуют назва- 
ниями, в которых подчеркивается королевское достоинство: 
Schneekönig (буквально: «снежный король»), Zaunkönig («король 
на заборе») [Мурьянов, 1971: 105–106]. К западноевропейским  
материалам можно добавить, что в славянских поверьях коро- 
лек или крапивник — персонаж сказки о выборе птичьего 
царя. Королек выиграл состязание обманом. Иногда этот сюжет 
имел продолжение: рассерженные птицы захотели сделать 
царем того, кто глубже всех спустится в землю. Но и тут королек 
всех перехитрил: он залез в мышиную нору. Когда же обман  
раскрылся, невзрачная пташка стала прятаться под забором. 
В славянских обозначениях королька отражены эти мотивы. 
Таковы, например, украинские выражения «королик», «царик», 
«миший краль», «мишова птаха». В наименованиях птички мо-
жет фигурировать слово «забор»: она — «подзаборный король» 
или «подзаборник». Мотив одурачивания отражен в названиях 
вроде «облуда», «дурихлопчик», «дурич», «дурильце» и т. п. 
[Гура, 1997: 710–711; 1999]. Этот сюжет во всей полноте пред-
ставлен в каталоге фольклорно-мифологических мотивов: 
«Птицы спорят, кто из них взлетит выше или прилетит первым. 
Побеждает тот, чья победа казалась маловероятной (он прячется 
в перьях сильной птицы и взлетает вместе с ней)». Такие ле- 
генды распространены по всей Европе, но записывались так-
же на Кавказе и в Малой Азии, в Тибете, Индии, Малайзии, 
Индонезии, в Южной Сибири и Монголии [Березкин, Дувакин]15. 
Другой похожий сюжет, известный в Африке, Европе, на Кавказе 
и в Малой Азии, в Тибете, Индии, Бирме и Индокитае, в Южной 
Сибири и Монголии: «Филин (Сова) был главным среди птиц, 
претендовал на это или плохо себя проявил при выборе главы 
птиц; теперь он избегает других птиц и/или другие птицы его 
преследуют» [Березкин, Дувакин: B89. «Филин — царь птиц»]16.

15 См. также карту распространения этого мотива: Березкин Ю. Е., 
Дувакин Е. Н. A23C. «Кто взлетит выше?» // Тематическая классификация 
и распределение фольклорно-мифологических мотивов по ареалам 
[Электронный ресурс]. URL: https://mapsofmyths.com/node/49 (12.10.2025).

16 Карта распространения мотива: Березкин Ю. Е., Дувакин Е. Н. B89. 
«Филин — царь птиц» // Тематическая классификация и распределение 



60 В. А. Коршунков

Итак, Мурьянов предположил, будто слово Строфилус 
(strofilus), выисканное им в некой английской рукописи, — это 
искаженное греко-латинское trochilus. Тогда получается, что 
птица, угодившая в пушкинскую сказку, — «трохиль», то есть 
крапивник (королек). Специалист по ассириологии и русской 
культуре В. В. Емельянов, принимая наблюдения Мурьянова, 
сомневался лишь в том, что крохотный крапивник, из «семей- 
ства колибри, может закрывать собою небо», как то полагается 
птице, о которой повествовалось в «Голубиной книге». По его 
версии, это должна быть священная птица шумеро-аккадской 
и иудейской традиции «зиз» или Анзу [Емельянов: 32–34].

Чтобы бесплодно не увязнуть в древневосточной мифоло-
гии, не следовало бы доверять построениям Мурьянова и раз-
вивать их. О гипотезе Мурьянова в одном из примечаний 
к своей книге критически отозвался М. В. Пащенко: «Ученый 
почему-то уверен, что Пушкин не мог сам выдумать латини- 
зированную форму (казалось бы, отработанный школярский  
трюк) и где-то уже в таком виде ее позаимствовал; нелегкое  
разыскание источника пушкинского окказионализма приходит 
к периферийной западноевропейской легенде о мелкой птичке 
крапивнике; то, что Пушкин мог знать ее и тем более использо- 
вал, подтвердить и вовсе невозможно» [Пащенко: 531, прим. 28].

Дело в том, что слово «Строфилус» в пушкинском тексте, 
вопреки мнению Мурьянова, не является ни уникальным, ни 
малопонятным. Оно явно появилось под влиянием латинского 
обозначения страуса — struthio. Мурьянову было известно, 
что исследователи «Голубиной книги» под птицей Строфил 
(Строфиль) понимали страуса, но он не придал этому значения. 
Именно огромный, быстрый, сильный страус по праву мог бы 
считаться царем птиц. А мелкая пташка королек (крапивник) 
тут вообще ни при чем. Даже в легендах это царь не настоящий, 
а пародийный, самозваный, который хотел добиться своего 
высокого положения обманом. Совсем не то — страус! Каково 
же происхождение такого наименования страуса в латыни — 
struthio?

фольклорно-мифологических мотивов по ареалам [Электронный ресурс]. 
URL: https://mapsofmyths.com/node/273 (12.10.2025).



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 61

Экзотического африканского страуса древние греки назвали 
«воробьем». Воробей по-гречески — strouqÒj (струтос/
струфос). Правда, приходилось уточнять, что речь идет не 
об обычном воробушке. Тогда указывали: mšgaj strouqÒj 
(«большой воробей»), strouqÕj kat£gaioj («наземный воро- 
бей»), strouqÒj Ð LibukÒj («ливийский воробей», то есть 
африканский), strouqÒj Ð ™n LibÚV («тот воробей, что в Ливии») 
и т. п. В конце концов, древние греки стали именовать страуса 
«воробьеверблюдом»! K£mhloj (камелос/камилос) — «верблюд», 
так что слово strouqok£mhloj (струтокамелос/струфокамилос) 
именно так и переводится. Пожалуй, более позднее по вре- 
мени употребления слово характеризует гигантскую птицу точ-
нее, чем просто «воробей» (хотя и этак забавно). К греческому 
слову strouqok£mhloj восходят церковнославянские и ста- 
ринные русские наименования сказочных птиц: «струфокамил», 
«стратил», «стратим» и др. ([Thompson: 159–160], [Steier: 339–341], 
[Коршунков: 53–54])17. Так что по-латыни страуса обозначали 
заимствованным греческим словом — struthio. Из латыни 
воробьиное наименование вошло в современные языки и, на- 
конец, превратилось в русской речи в привычную для нас 
форму — «страус» [Черных: 207]. При этом воспринятое био- 
логами обозначение одного из видов африканских страусов — 
все то же фантасмагорическое struthio camelus («воробей-
верблюд») [Коршунков: 53].

В «Стихе о Голубиной книге» матерью всех птиц названа 
как раз птица Страфил(ь). В многочисленных вариантах текста 
«Голубиной книги» на этом месте встречаются такие слова, как 
«естрафиль», «истрофиль», «страхиль», «стрихиль», «вострихиль», 
«страхвирь», «страфель», «стрефел», «страфил» — графичес- 
кие искажения греко-латинского термина [Фасмер: 771]18.

А. Д. Синявский рассказывал о «Голубиной книге» в своих 
университетских лекциях, из которых выросла популярно 

17 В. И. Даль сомневался в правильности написания слова «стратим» 
и лишь предположительно судил, что оно происходит от названия страуса — 
«строфокамила» (Даль В. И. Толковый словарь живого великорусского языка. 
Т. 4. С. 336), с буквой «о» в первом слоге; такая форма тоже встречается.

18 См. также разнообразные варианты этого имени, указанные в сбор- 
нике Бессонова (Калеки перехожие: сборник стихов и исследование  
П. Бессонова. М.: В тип. А. Семена, 1861. С. 369), в монографии Мочуль-
ского [Мочульский: 142] и словаре О. В. Беловой [Белова: 240–244, 273].



62 В. А. Коршунков

написанная книга о традиционных верованиях русского на- 
рода. Вопреки устоявшемуся мнению ученых, он сомневался, 
что имя грозной птицы Стрефил или Страфил (согласно ле- 
генде, жившей где-то у моря) связано со страусом: «…это 
не доказуемо, а страусы, как известно, не живут на море».  
По его суждению, слово «Стрефил» может иметь отношение  
к слову «трепет», и это «трепет крыльев, трепет света, трепет  
музыки или пения». Этимологическими разысканиями он 
не занимался и честно признал: «Разумеется, все это лишь 
домыслы, а не окончательное решение» [Синявский: 277–278]19.  
Так и есть.

В ряду разнообразно трансформировавшихся имен «матери 
птиц» вполне убедительно смотрится «Строфилус птица» 
из пушкинской сказки. Там она с латинским окончанием -us, 
потому как речь у Пушкина заходит о католиках-латинянах20.

На Руси о струфокамиле были наслышаны. Страусовое 
яйцо издавна вывешивали в храмах. Максим Грек в первой 
половине XVI в. написал для поучения своих русских читате- 
лей короткий текст «Слово о хранении ума»: «Струфокамилъ  
животно есть, обретаемо во странахъ ливийскихъ, великъ 
съ собаку, крыле о немъ кожаные, тело голо, перья несть, 
ходитъ не летаетъ, яицо его велико, бело зело и гладко, егоже 
обычай есть церковникомъ вешати его въ церкви подъ пани- 
кадиломъ поучениа ради, а не красоты; учатъ бо насъ темъ, 
да всегда мысленныя очи наши, еже есть умъ нашъ, имеимъ 
простерта съ прилежнымъ вниманиемъ къ самому сотворив- 
шему насъ преблагому Богу, аще воистину желаемъ плодо- 
виты сотворити душа наша, а не бесплодныхъ якоже птица 
сиа положивши яйцо свое противу себе неуклонно утвержа- 
етъ къ нему око свое и зрениемъ своимъ непрестаннымъ 
плодовито творитъ е; аще же по случаю которому отведетъ 
око свое отъ него, гниетъ и ципляти въ немъ не зачинается»21.

19 Аккуратно сформулированная догадка Синявского в несколько упро- 
щенном пересказе воспринята Т. В. Авдеевой [Авдеева: 56–57].

20 Ср.: «Имя славянского Страфила юмористически латинизировано 
по образцу исходного "страус"…» [Пащенко: 531]. Возможно, требуется 
уточнение, что в слове «страус» концовка «-ус» не является латинским 
окончанием: русское слово воспроизводит немецкое Strauß (которое, 
в свою очередь, восходит к греко-латинскому названию этой птицы).

21 Сочинения преподобного Максима Грека, изданные при Казанской 
Духовной академии. Казань: Тип. губ. правления, 1862. Ч. 3. С. 271–272.



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 63

Яйцо страуса в церкви под паникадилом обозначало не- 
усыпное бдение, творение, жизнь. По суждению Мочульского, 
«церковь популяризировала имя страуса среди народа рус- 
ского…» [Мочульский: 143]. В христианской традиции страус 
обрел положительные коннотации. Он символизировал того, 
кто истинно верует и во всем надеется на Бога [Иванов, То- 
поров: 349].

В 1674 г. Андрей Виниус, государственный деятель не- 
мецко-нидерландского происхождения, составил сборник 
притч под названием «Зрелище жития человеческого», став- 
ший в России очень популярным. Для своего сборника Виниус 
переводил и пересказывал книгу басен «Theatrum morum» 
(«Зрелище нравов»), изданную на немецком языке фламанд- 
ским художником Эгидием Саделером в Праге в 1608 г. Среди 
прочего, у Виниуса есть главка «О строфокамиле и соловеи». 
Начинается она так: «Строфокамилъ приступи к соловею, 
зѣло себе хваляше, глаголя: над всѣми птицами первенство 
имѣти и яко не точию величества ради тѣлеси своего, но яко 
перия его употребляютъ знаменитии на главѣхъ своих. Соло- 
вей же хвалися, яко сладкихъ ради пѣсней повсюду от всѣхъ 
любимъ бяше». Далее мораль: Бог каждого наособицу наделяет — 
дает всякому «своя дарования». Вот и в древности перед «кеса- 
рем Дометианом» разные умельцы на арене театра со своим 
собственным мастерством выступали: атлеты боролись, стихо- 
творцы декламировали стихи, ораторы произносили речи 
и т. п. [Тарковский, Тарковская: 362]. Обратим внимание: 
в книге Виниуса страус заявляет, что у него первенство над 
всеми птицами. Именно он у них главный.

Эта птица — громадная, мощная, быстрая. Согласно форму- 
лировке В. И. Даля, это «величайшая из нынешних птиц», кото- 
рая «бегает, как конь»22. Баснословие вознесло страуса в выс- 
ший ранг, сделав равным царю зверей льву, а церковная тра-
диция наделила его религиозно-духовными смыслами. В ста- 
ринной славянской книжности, легендах, сказках, в «Голуби- 
ной книге» и «Стихе о Егории Храбром» страус, осмыслявшийся  
мифологически, занимал место видное и завидное. Устные 

22 Даль В. И. Толковый словарь живого великорусского языка. М.: Гос. 
изд-во иностр. и нац. словарей, 1956. Т. 4. С. 343. Даль принимал форму 
«строус» в качестве основной.



64 В. А. Коршунков

и письменные тексты, где упоминалась могучая царь-птица, по-
видимому, были особенно важны для старообрядцев, кото- 
рые бережно хранили культурные смыслы далекого прошлого. 
Значит, «Строфилус птица» у Пушкина — обрусевший, при- 
жившийся у нас птичий царь. Таковой страус, уже фолькло- 
ризированный, оказался достойным украсить собою головной 
убор римского папы, пусть даже в «Сказке о рыбаке и рыбке» 
этот папа и не настоящий, а некая самопровозглашенная па- 
песса. Дурная старуха в роли римского первосвященника — 
это, конечно, злая сатира на католичество. Тем более когда 
у вчерашней простолюдинки на голове шапка нехристей-сара- 
цинов и на ней «венец латынский» со страусом, наподобие того, 
как у знатной дамы страусовое перо в высокой прическе.

Интересно, что в обиходе римских пап действительно ис- 
пользовались страусовые перья. До недавнего времени в Вати- 
кане имелся специальный переносной папский трон для тор- 
жественных церемоний (sedia gestatoria). Папа на нем восседал, 
двенадцать человек поднимали этот трон, а по бокам несли 
два опахала (flabella). Подобные опахала с древних времен 
применялись при церковных обрядах. Они делались из кожи, 
шелка, пергамента или перьев. И нередко это были перья стра-
уса. Для церемониальных выносов папы на троне изготав- 
ливались опахала большие, белые — из страусовых перьев 
([Mershman], [Oliger]).

Страус, обозначенный на традиционный лад, объявился 
и в поэме Давида Самойлова «Струфиан: недостоверная по- 
весть» (1974)23 о таинственном исчезновении в Таганроге им- 
ператора Александра I. В самом заглавии поэмы фигурирует 
старинное обозначение царя птиц. Правда, такое слово не от- 
мечено в письменных источниках среди множества вариантов, 
происходящих от греческих strouqÒj и strouqok£mhloj24. 
Но сомнения быть не может: тому порукой герой поэмы, старец 
Федор Кузьмич, который, согласно фантастической версии 

23 Самойлов Д. Поэмы. М.: Время, 2005.
24 В «Национальном корпусе русского языка» ([Электронный ресурс]. 

URL: https://ruscorpora.ru/ (12.10.2025)) это слово отмечено только в связи 
с поэмой Давида Самойлова, см.: (НКРЯ: струфиан). Однако есть близкий 
вариант, без этой концовки, свойственной латинским именам и терми-
нам, — старинное название страуса «струф», см.: (НКРЯ: струф).



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 65

поэта, поначалу был донским казаком, жителем Таганрога. 
Этот «уездный Сен-Симон» составил маловразумительный  
трактат о переустройстве Российской империи. Там, среди 
прочего, предлагалось вернуться к старообрядчеству. Навер- 
ное, свойственная многим казакам приверженность старой 
вере позволила Федору угадать, что предстало перед ним, когда 
он пролез в сад, где прогуливался обуянный мрачными пред- 
чувствиями Александр. С неба со странным звуком спустилось 
нечто переливчатое:

«Он видел в сорока шагах,
Как это чудо, разгораясь,
Вдруг поднялось на двух ногах
И встало, словно птица страус.
И тут уж Федор пал в туман,
Шепча: "Крылатый струфиан…"»25.

Сочиняя свою «недостоверную повесть», Давид Самойлов 
вдохновлялся загадочными письменами, оставшимися после 
сибирского старца Федора Кузьмича. Среди прочего, на узком 
листе бумаги (то ли рукою самого старца, то ли кого-то еще) 
было начертано: «а. Крыютъ, Струфиaнъ». (Именно так, 
с ошибкой в последнем слове: буква иже вместо и десятерич- 
ного. Да и вместо буквы ферт лучше бы проставить фиту.) 
Фотографическое воспроизведение записи помещено, напри- 
мер, в книге литератора В. В. Барятинского, который не сомне- 
вался, что Федор Кузьмич — это и есть бывший император26. 
Сам Барятинский почему-то разглядел во втором слове лиш- 
ний слог («а крыются струфиaнъ») и толковал надпись весьма 
вольно: «Я скрываю тебя, Александр, как страус, прячущий  
голову под крыло»27. Если невнятная фраза и в самом деле 
начертана старцем, человеком очень религиозным, то для него 
символика страуса не сводилась бы к тому, что анекдотическая 

25 Самойлов Д. Поэмы. М.: Время, 2005. С. 117.
26 Барятинский В. В. Царственный мистик (император Александр I — 

Феодор Козьмич). Изд. 2-е. [СПб.]: Прометей, [1913]. 144 с. Иллюстрация 
на вклейке между с. 142–143.

27 Барятинский В. В. Царственный мистик. С. 143.



66 В. А. Коршунков

по своей глупости птица якобы прячет голову в песок при ма-
лейшей опасности.

Давид Самойлов с детства привык читать и перечитывать 
Пушкина28. Истинному пророку (ветхозаветному и из одно- 
именного пушкинского стихотворения) некогда явился гроз-
ный шестикрылый серафим, а карикатурный пророк у Давида 
Самойлова узрел пародийного крылатого струфиана.

Список литературы
1.	 Авдеева Т. В. Концепт «райская птица» в традиционной культуре 

восточнославянских народов. М.: Спутник+, 2021. 163 с. [Электронный  
ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_46461762_71085030.
pdf (20.10.2025). EDN: GXFBDD

2.	 Азадовский М. К. Источники сказок Пушкина // Пушкин: временник 
пушкинской комиссии. М.; Л.: АН СССР, 1936. Вып. 1. С. 134–163.

3.	 Белова О. В. Славянский бестиарий: словарь названий и символики. 
М.: Индрик, 2001. 320 с. [Электронный ресурс]. URL: https://inslav.ru/
images/stories/pdf/2001_Belova_Slavianskij_bestiarij.pdf (20.10.2025). 
EDN: TOAFGF

4.	 Березкин Ю. Е., Дувакин Е. Н. Тематическая классификация и рас- 
пределение фольклорно-мифологических мотивов по ареалам: 
аналитический каталог [Электронный ресурс]. URL: https://ruthenia.
ru/folklore/berezkin/ (20.10.2025).

5.	 Бонди С. М. Новые страницы Пушкина. М.: Мир, 1931. 208 с.
6.	 Веселовский А. Славянские сказания о Соломоне и Китоврасе 

и западные легенды о Морольфе и Мерлине. СПб.: Тип. В. Демакова, 
1872. XX, 350 с.

7.	 Гура А. В. Символика животных в славянской народной традиции. 
М.: Индрик, 1997. 912 с. (Сер.: Традиционная духовная культура славян. 
Современные исследования.) [Электронный ресурс]. URL: https://
inslav.ru/images/stories/pdf/1997_Gura.pdf (20.10.2025). EDN: TOHUMH

8.	 Гура А. В. Королек // Славянские древности: этнолингвистический 
словарь: в 5 т. / под общ. ред. Н. И. Толстого. М.: Междунар. отношения, 
1999. Т. 2. С. 612.

9.	 Емельянов В. Вавилон у Пушкина // Летняя школа по русской литературе. 
2015. Т. 11. № 1. С. 19–44 [Электронный ресурс]. URL: https://www.
elibrary.ru/download/elibrary_24357981_90603616.pdf (20.10.2025). 
EDN: UNAREF

28 Суждения Самойлова о Пушкине в изложении Г. Р. Евграфова 
(Евграфов Г. Из «Воспоминаний о Давиде Самойлове» // Вопросы лите- 
ратуры. 2013. № 2. С. 315–336). Ср. дневниковые записи 15-ти и 16-летнего 
Самойлова о Пушкине: Самойлов Д. С. Поденные записи: в 2 т. М.: Время, 
2002. Т. 1: 61–62, 80–81, 93, 95.



Мифопоэтический образ «птичьего царя»… 67

10.	 Зуева Т. В. Сказки А. С. Пушкина. М.: Просвещение, 1989. 159 с.
11.	 Иванов В. В., Топоров В. Н. Птицы // Мифы народов мира: энциклопедия. 

2-е изд. / гл. ред. С. А. Токарев. М.: Сов. энциклопедия, 1992. Т. 2. 
С. 346–349.

12.	 Кирпичников А. К вопросу о птице Страфиль // Журнал Министер-
ства народного просвещения. 1890. Ч. 270. Июль. С. 99–108 (1-я пагинация).

13.	 Коршунков В. А. Греколатиника: Классика в отражениях. 2-е изд., 
перераб. М.: Неолит, 2022. 536 с.

14.	 Кошелев В. А. «Жил старик со своею старухой…»: биографические 
аллюзии пушкинской сказки // Болдинские чтения: доклады Между-
нар. науч. конф., Болдино, 17–21 сентября 2018 года. Н. Новгород: 
ННГУ им. Н. И. Лобачевского, 2019. С. 3–13 [Электронный ресурс]. 
URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_39273597_13215920.pdf 
(20.10.2025). EDN: WXYVMJ

15.	 Лупанова И. П. Русская народная сказка в творчестве писателей первой 
половины XIX века. Петрозаводск: Госиздат Карел. АССР, 1959. 504 с.

16.	 Майков В. Сказка «О рыбаке и рыбке» Пушкина и ее источники // 
Журнал Министерства народного просвещения. 1892. Ч. 281. Май. 
С. 148–157 (1-я пагинация).

17.	 Майков Л. Пушкин: биографические материалы и историко-литера- 
турные очерки. СПб.: Л. Ф. Пантелеев, 1899. 462 с.

18.	 Макогоненко Г. П. «Сказка о рыбаке и рыбке» и вопросы ее интерпре- 
тации // Болдинские чтения / ред. кол.: М. П. Алексеев [и др.]. Горький: 
Волго-Вят. кн. изд-во, 1981. [Вып. 10]. С. 22–31.

19.	 Медриш Д. Н. Литература и фольклорная традиция: вопросы поэтики. 
Саратов: Изд-во Саратов. ун-та, 1980. 296 с.

20.	 Медриш Д. Н. Путешествие в Лукоморье: сказки Пушкина и народная 
культура. Волгоград: Перемена, 1992. 144 с.

21.	 Микелис Ч. Дж. де. Предание о Папессе Иоанне и набросок Пушкина // 
Пушкин и его современники: сб. науч. тр. СПб.: Акад. проект, 2000. 
Вып. 2 (41) / редкол.: Д. С. Лихачев [и др.]. С. 26–36.

22.	 Модзалевский Б. Л. Библиотека А. С. Пушкина (библиографическое 
описание). СПб.: В тип. Имп. Акад. наук, 1910. XIX, 441 с.

23.	 Мочульский В. Историко-литературный анализ стиха о Голубиной 
книге. Варшава: В тип. М. Зимкевича, 1887. 256, III с.

24.	 Мурьянов М. Ф. К тексту «Сказки о рыбаке и рыбке» // Временник 
Пушкинской комиссии, 1969 / ред. М. П. Алексеев. Л.: Наука, 1971. 
С. 103–106 [Электронный ресурс]. URL: https://feb-web.ru/feb/pushkin/
serial/v71/v71-103-.htm?cmd=p (20.10.2025).

25.	 Мурьянов М. Ф. Грааль и Голубиная книга // Актуальные проблемы 
советской романистики: науч. сессия, посвящ. 100-летию со дня рожд. 
акад. В. Ф. Шишмарева (1875–1975): тезисы докл. / [отв. ред. М. П. Алек- 
сеев]. Л.: Изд-во Ленинград. ун-та, 1975. С. 61–63. 

26.	 Мурьянов М. Ф. Литературный дебют А. Блока (Стихи о Голубиной 
книге: текст, контекст и подтекст) // Philologica. 1996. Т. 3. № 5–7. С. 7–46.



68 В. А. Коршунков

27.	 Мурьянов М. Ф. История книжной культуры России: очерки. СПб.: 
Мiръ, 2007–2008. Ч. 1–2. 620 + 645 с. EDN: QWIWLF

28.	 Непомнящий В. С. Поэзия и судьба: статьи и заметки о Пушкине. М.: 
Сов. писатель, 1983. 368 с. EDN: TRJCVL

29.	 Пащенко М. В. Сюжет для мистерии: Парсифаль — Китеж — Золотой 
Петушок (историческая поэтика оперы в канун модерна). М.; СПб.: 
Центр гуманитарных инициатив, 2018. 720 с. (Сер.: Российские 
Пропилеи.)

30.	 Прийма Ф. Я. Из истории создания «Песен западных славян» А. С. Пуш- 
кина // Из истории русско-славянских литературных связей XIX в. / 
отв. ред. М. П. Алексеев. М.; Л.: Изд-во Акад. наук СССР, 1963. С. 95–123.

31.	 Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 6 т. / под ред. Ю. Г. Оксмана и М. А. Цяв- 
ловского. М.; Л.: Academia, 1936. Т. 2. 618 с.

32.	 Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 17 т. М.: Воскресенье, 1995. Т. 3. Кн. 2 / 
[ред. М. А. Цявловский, Т. Г. Цявловская-Зенгер]. С. 1087–1088.

33.	 Пушкин: итоги и проблемы изучения / АН СССР. Ин-т рус. лит. 
(Пушкин. дом); под ред. Б. П. Городецкого, Н. В. Измайлова, Б. С. Мей- 
лаха. М.; Л.: Наука, 1966. 663 с.

34.	 Селиванов Ф. М. Русские народные духовные стихи: уч. пос. для 
филол. факультетов. [М.]: Марийский гос. ун-т, 1995. 161 с.

35.	 Синявский А. Д. Иван-Дурак: очерк русской народной веры. М.: Аграф, 
2001. 464 с. (Сер.: Избранное / Андрей Синявский (Абрам Терц).)

36.	 Сумцов Н. Ф. А. С. Пушкин: исследования. Харьков: Печатное дело, 
1900. IV, 350 с.

37.	 Тарковский Р. Б., Тарковская Л. Р. Эзоп на Руси. Век XVII: исслед., 
тексты, коммент. СПб.: Дмитрий Буланин, 2005. 543 с.

38.	 Томашевский Б. В. Примечания // Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 10 т. 
4-е изд. Л.: Наука, 1977. Т. 4. С. 409–440.

39.	 Фасмер М. Этимологический словарь русского языка. 3-е изд., стереотип. 
СПб.: Терра — Азбука, 1996. Т. 3. 832 с.

40.	 Фомичев С. А. «Твоя от твоих!» Сказочники Казак Луганский и Алек- 
сандр Пушкин // Прекраснейшей: сб. памяти Елены Душечкиной / 
отв. ред. Е. А. Белоусова. СПб.: Нестор-История, 2022. С. 91–97. DOI: 
10.31754/4469-2068-6.10. EDN: MQPNOY

41.	 Хлыбова Т. В. Птица в народной духовной поэзии: эволюция образа, 
изменение жанрового ракурса // Птица как образ, символ, концепт 
в литературе, культуре и языке / отв. ред. А. И. Смирнова. М.: Книгодел, 
2019. С. 42–53. (Сер.: Природный мир в пространстве культуры.)

42.	 Черных П. Я. Историко-этимологический словарь современного рус-
ского языка. 2-е изд., стереотип. М.: Рус. язык, 1994. Т. 2. 560 с.

43.	 Цявловская Т. Г. Рисунки Пушкина. 4-е изд., стереотип. М.: Искусство, 
1987. 446 с.

44.	 Шульц С. А. Пушкин и Феокрит (еще раз к вопросу об источнике 
«Сказки о рыбаке и рыбке») // Русская литература. СПб.: Наука, 2002. 
№ 4. С. 124–129 [Электронный ресурс]. URL: http://lib2.pushkinskijdom.
ru/Media/Default/PDF/RusLiteratura/РЛ_2002_4.pdf (20.10.2025).



The Mythopoeic Image of the “King of Birds”… 69

45.	 Mazon A. Le livre populaire et la tradition populaire d’après un conte en 
vers de Pouchkine // Mélanges dédiés à la mémoire de Prokop M. Haškovec 
par ses amis et ses élèves / pub. par Ant. Šesták et Ant. Dokoupil. Brno: 
Globus, 1936. P. 258–262.

46.	 Mershman F. Flabellum // The Catholic Encyclopedia: an International 
Work of Reference on the Constitution, Doctrine, Discipline, and History 
of the Catholic Church / ed. by Ch. G. Herbermann [et al.]. Special Edition. 
New York: The Encyclopedia Press Inc., 1909. Vol. 6. P. 89.

47.	 Oliger L. Sedia Gestatoria // The Catholic Encyclopedia: an International 
Work of Reference on the Constitution, Doctrine, Discipline, and History 
of the Catholic Church / ed. by Ch. G. Herbermann [et al.]. Special Edition. 
New York: The Encyclopedia Press Inc., 1912. Vol. 13. P. 679.

48.	 Steier A. Strauß // Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswis-
senschaft. Neue Bearbeitung / herausgegeben von G. Wissowa. 2te Reihe. 
Stuttgart: J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, 1931. Band 4 A. Halb-
band 7. S. 339–347.

49.	 Thompson D. W. A Glossary of Greek Birds. Oxford: Clarendon Press, 
1895. XVI, 206 p.

References
1.	 Avdeeva T. V. Kontsept “rayskaya ptitsa” v traditsionnoy kul’ture vostochno-

slavyanskikh narodov [Concept of the “Bird of Paradise” in the Traditional 
Culture of the East Slavic Peoples]. Moscow, Sputnik+ Publ., 2021. 163 p. 
Available at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_46461762_ 
71085030.pdf (accessed on October 20, 2025). EDN: GXFBDD (In Russ.)

2.	 Azadovskiy M. K. Sources of Pushkin’s Fairy Tales. In: Pushkin: vremennik 
pushkinskoy komissii [Pushkin: Annals of the Pushkin Commission]. Moscow, 
Leningrad, USSR Academy of Sciences, 1936. Vol. 1. Pp. 134–163.

3.	 Belova O. V. Slavyanskiy bestiariy: slovar’ nazvaniy i simvoliki [The Slavic 
Bestiary: Dictionary of Appellations and Symbolism]. Moscow, Indrik Publ., 
2001. 320 p. Available at: https://inslav.ru/images/stories/pdf/2001_Belo-
va_Slavianskij_bestiarij.pdf (accessed on October 20, 2025).  EDN: TOAFGF 
(In Russ.)

4.	 Berezkin Yu. E., Duvakin E. N. Tematicheskaya klassifikatsiya i raspredele-
nie fol’klorno-mifologicheskikh motivov po arealam: analiticheskiy katalog 
[Thematic Classification and Distribution of Folklore and Mythological 
Motifs by Area: an Analytical Catalog]. Аvailable at: https://ruthenia.ru/
folklore/berezkin/ (accessed on October 20, 2025). (In Russ.)

5.	 Bondi S. M. Novye stranitsy Pushkina [New Pages of Pushkin]. Moscow, Mir 
Publ., 1931. 208 p. (In Russ.)

6.	 Veselovskiy A. Slavyanskie skazaniya o Solomone i Kitovrase i zapadnye 
legendy o Morol’ fe i Merline [Slavic Legends about Solomon and Kitovras 
and Western Legends about Morolf and Merlin]. St. Petersburg, Tipografiya 
V. Demakova Publ., 1872. 350 p. (In Russ.)



70 Vladimir A. Korshunkov

7.	 Gura A. V. Simvolika zhivotnykh v slavyanskoy narodnoy traditsii [Animal 
Symbolism in the Slavic Folk Tradition]. Moscow, Indrik Publ., 1997. 912 p. 
(Ser.: Traditional Spiritual Culture of the Slavs. Modern Researches.)  
Аvailable at: https://inslav.ru/images/stories/pdf/1997_Gura.pdf (accessed 
on October 20, 2025). EDN: TOHUMH (In Russ.)

8.	 Gura A. V. Korolek. In: Slavyanskie drevnosti: etnolingvisticheskiy slovar’: 
v 5 tomakh [Slavic Antiquities: the Ethnolinguistic Dictionary: in 5 Vols]. 
Moscow, Mezhdunarodnye otnosheniya Publ., 1999, vol. 2, p. 612. (In Russ.)

9.	 Emel’yanov V. Pushkin’s Babylon. In: Letnyaya shkola po russkoy literature 
[Summer School on Russian Literature], 2015, vol. 11, no. 1, pp. 19–44. Аvai- 
lable at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_24357981_90603616.pdf 
(accessed on October 20, 2025). EDN: UNAREF (In Russ.)

10.	Zueva T. V. Skazki A. S. Pushkina [Fairy Tales by A. S. Pushkin]. Moscow, 
Prosveshchenie Publ., 1989. 159 p. (In Russ.)

11.	Ivanov V. V., Toporov V. N. Birds. In: Mify narodov mira: entsiklopediya 
[Myths of the Peoples of the World: an Encyclopedia]. 2nd ed. Moscow, 
Sovetskaya entsiklopediya Publ., 1992, vol. 2, pp. 346–349. (In Russ.)

12.	Kirpichnikov A. On the Question of the Straphil Bird. In: Zhurnal Mini- 
sterstva narodnogo prosveshcheniya [Journal of the Ministry of Public Educa-
tion]. 1890. Part 270. July. Pp. 99–108 (first pagination).

13.	Korshunkov V. A. Grekolatinika: klassika v otrazheniyakh [Graecolatinica: 
the Classics as Reflected in Russian and Western Culture]. 2nd ed., revised. 
Moscow, Neolit Publ., 2022. 536 p. (In Russ.)

14.	Koshelev V. A. “The Old Man Lived with His Old Woman…”: the Bio- 
graphical Allusions, Pushkin’s Fairy Tales. In: Boldinskie chteniya 2019: 
doklady Mezhdunarodnoy nauchnoy konferentsii, Boldino, 17–21 sentyabrya 
2018 goda [Boldino Readings 2019: Proceedings of the International Scien- 
tific Conference, Boldino, September 17–21, 2018]. Nizhny Novgorod, The 
National Research State University of Nizhny Novgorod named after 
N. I. Lobachevsky Publ., 2019, pp. 3–13. Available at: https://www.elibrary.
ru/download/elibrary_39273597_13215920.pdf (accessed on October 20, 2025). 
EDN: WXYVMJ (In Russ.)

15.	Lupanova I. P. Russkaya narodnaya skazka v tvorchestve pisateley pervoy 
poloviny XIX veka [The Russian Folk Tale in the Works of Writers of the First 
Half of the 19th Century]. Petrozavodsk, Gosizdat KASSR Publ., 1959. 504 p.

16.	Maykov V. Pushkin’s “The Tale of the Fisherman and the Fish” and Its 
Sources. In: Zhurnal Ministerstva narodnogo prosveshcheniya [Journal of 
the Ministry of Public Education], 1892, part 281, May, pp. 148–157 (first 
pagination). (In Russ.)

17.	 Maykov L. Pushkin: biograficheskie materialy i istoriko-literaturnye ocherki 
[Pushkin: Biographical Materials and Historical-Literary Essays]. St. Peters-
burg, L. F. Panteleev Publ., 1899. 462 p. (In Russ.)

18.	Makogonenko G. P. “The Tale of the Fisherman and the Fish” and Questions 
of Its Interpretation. In: Boldinskie chteniya [Boldino Readings]. Gorky, 
Volgo-Vyatskoe knizhnoe izdatel’stvo Publ., 1981, issue 10, pp. 22–31. 
(In Russ.)



The Mythopoeic Image of the “King of Birds”… 71

19.	Medrish D. N. Literatura i fol’klornaya traditsiya: voprosy poetiki [Literature 
and Folklore Tradition: Questions of Poetics]. Saratov, Saratov State Univer-
sity Publ., 1980. 296 p. (In Russ.)

20.	Medrish D. N. Puteshestvie v Lukomor’e: skazki Pushkina i narodnaya 
kul’tura [Journey to Lukomorye: Pushkin’s Fairy Tales and Folk Culture]. 
Volgograd, Peremena Publ., 1992. 144 p. (In Russ.)

21.	Michelis C. G. de The Legend of Pope Joan and the Sketch of Pushkin. In: 
Pushkin i ego sovremenniki: sbornik nauchnykh trudov [Pushkin and His 
Contemporaries: Collection of Scientific Papers]. St. Petersburg, Akademi- 
cheskiy proekt Publ., 2000, issue 2 (41), pp. 26–36. (In Russ.)

22.	Modzalevskiy B. L. Biblioteka A. S. Pushkina (bibliograficheskoe opisanie) 
[The Library of A. S. Pushkin (Bibliographic Description)]. St. Petersburg, 
Printing house of the Imperial Academy of Sciences, 1910. XIX, 441 p.

23.	Mochul’skiy V. Istoriko-literaturnyy analiz stikha o Golubinoy knige [Histo- 
rical and Literary Analysis of the Verse about the Book of the Dove]. Warsaw, 
V tipografii  M. Zimkevicha Publ., 1887. 256 p. (In Russ.)

24.	Mur’yanov M. F. On the Text of “The Tale of the Fisherman and the Fish”. 
In: Vremennik Pushkinskoy komissii, 1969 [Vremennik of the Pushkin Com-
mission, 1969]. Leningrad, Nauka Publ., 1971, pp. 103–106. Available at: 
https://feb-web.ru/feb/pushkin/serial/v71/v71-103-.htm?cmd=p (accessed 
on October 20, 2025). (In Russ.)

25.	Mur’yanov M. F. The Grail and the Dove Book. In: Aktual’nye problemy 
sovetskoy romanistiki: nauchnaya sessiya, posvyashchennaya 100-letiyu so 
dnya rozhdeniya akademika V. F. Shishmareva (1875–1975): tezisy dokladov 
[Actual Problems of Soviet Romance Studies: Scientific Session Dedicated to 
the 100th Anniversary of the Birth of Academician V. F. Shishmarev (1875–1975): 
Abstract of the Reports]. Leningrad, Leningrad State University Publ., 1975, 
pp. 61–63. (In Russ.)

26.	Mur’yanov M. F. A. Blok’s Literary Debut (The Verses about the Book of 
the Dove: Text, Context, and Subtext). In: Philologica, 1996, vol. 3, no. 5–7, 
pp. 7–46. (In Russ.)

27.	Mur’yanov M. F. Istoriya knizhnoy kul’tury Rossii: ocherki: v 2 chastyakh 
[History of Russian Book Culture: Essays in 2 Parts]. St. Petersburg, Mir 
Publ., 2007–2008. 620 + 645 p. EDN: QWIWLF (In Russ.)

28.	Nepomnyashchiy V. S. Poeziya i sud’ba: stat’i i zametki o Pushkine [Poetry 
and Fate: Articles and Notes on Pushkin]. Moscow, Sovetskiy pisatel’ Publ., 
1983. 366 p. EDN: TRJCVL (In Russ.)

29.	Pashchenko M. V. Syuzhet dlya misterii: Parsifal’ — Kitezh — Zolotoy Pe-
tushok (istoricheskaya poetika opery v kanun moderna) [Plot for the Mystery 
Play: Parsifal—Kitezh — Golden Cockerel (Historical Poetics of Opera on 
the Eve of Modernism]. Moscow, St. Petersburg, Tsentr Gumanitarnykh 
Initsiativ Publ., 2018. 720 p. (Ser.: Russian Propylaea.) (In Russ.)

30.	Priyma F. Ya. From the History of the Creation of the “Songs of the Western 
Slavs” by A. S. Pushkin. In: Iz istorii russko-slavyanskikh literaturnykh 
svyazey XIX v. [From the History of Russian-Slavic Literary Relations in the 
19th Century]. Moscow, Leningrad, The Academy of Sciences of the USSR 
Publ., 1963, pp. 95–123. (In Russ.)



72 Vladimir A. Korshunkov

31.	Pushkin A. S. Polnoe sobranie sochineniy: v 6 tomakh [The Complete Works: 
in 6 Vols]. Moscow, Leningrad, Academia Publ., 1936, vol. 2. 618 p. (In Russ.)

32.	Pushkin A. S. Polnoe sobranie sochineniy: v 17 tomakh [The Complete Works: 
in 17 Vols]. Moscow, Voskresen’e Publ., 1995, vol. 3, book 2, pp. 1087–1088. 
(In Russ.)

33.	 Pushkin: itogi i problemy izucheniya [Pushkin: Results and Problems of 
Study]. Moscow, Leningrad, Nauka Publ., 1966. 663 p. (In Russ.)

34.	Selivanov F. M. Russkie narodnye dukhovnye stikhi: uchebnoe posobie dlya 
filologicheskikh fakul’tetov[Russian Folk Spiritual Verses: Textbook for Philo- 
logical Faculties]. Moscow, Mari State University, 1995. 161 p. (In Russ.)

35.	Sinyavskiy A. D. Ivan-Durak: ocherk russkoy narodnoy very [Ivan the Fool: 
an Essay on Russian Folk Faith]. Moscow, Agraf Publ., 2001. 464 p. (Ser.: 
Selected / Andrey Sinyavsky (Abram Tertz).) (In Russ.)

36.	Sumtsov N. F. A. S. Pushkin: issledovaniya [A. S. Pushkin: Studies]. Kharkov, 
Pechatnoe delo Publ., 1900. 350 p. (In Russ.)

37.	Tarkovskiy R. B., Tarkovskaya L. R. Ezop na Rusi. Vek XVII: issledovaniya, 
teksty, kommentarii [Aesop in Rus’. The 17th Century: Studies, Texts, Com-
mentaries]. St. Petersburg, Dmitriy Bulanin Publ., 2005. 543 p. (In Russ.)

38.	Tomashevskiy B. V. Notes. In: Pushkin A. S. Polnoe sobranie sochineniy: 
v 10 tomakh [Pushkin A. S. The Complete Works: in 10 Vols]. 4th ed. Lenin-
grad, Nauka Publ., 1977, vol. 4, pp. 409–440. (In Russ.)

39.	Fasmer M. Etimologicheskiy slovar’ russkogo yazyka [Etymological Dictionary 
of the Russian Language]. 3rd ed., stereotypical. St. Petersburg, Terra — Az-
buka Publ., 1996, vol. 3. 832 p. (In Russ.)

40.	Fomichev S. “Thine Own of Thine Own!” Storytellers Kazak Lugansky and 
Alexander Pushkin. In: Prekrasneyshey: sbornik pamyati Eleny Dushechkinoy 
[To the Most Beautiful: Collection of Memory to Elena Dushechkina]. St. Pe-
tersburg, Nestor-Istoria Publ., 2022, pp. 91–97. DOI 10.31754/4469-2068-6.10. 
EDN: MQPNOY (In Russ.)

41.	Khlybova T. V. Bird in Folk Spiritual Poetry: Evolution of Image and Change 
in the Perspective of Genre. In: Ptitsa kak obraz, simvol, kontsept v literature, 
kul’ture i yazyke [Bird as an Image, Symbol, and Concept in Literature, 
Culture, and Language]. Moscow, Knigodel Publ., 2019, pp. 42–53. (Ser.: The 
Natural World in the Space of Culture.) EDN: RLMZKB (In Russ.)

42.	Tsyavlovskaya T. G. Risunki Pushkina [Pushkin’s Drawings]. 4th ed., stereotype. 
Moscow, Iskusstvo Publ., 1987. 446 p. (In Russ.)

43.	Chernykh P. Ya. Istoriko-etimologicheskii slovar’ sovremennogo russkogo 
yazyka [Historical-Etymological Dictionary of the Modern Russian Language]. 
2nd ed., stereotypical. Moscow, Russkiy yazyk Publ., 1994, vol. 2. 560 p. 
(In Russ.)

44.	Schultz S. A. Pushkin and Theocritus (Once Again to the Question of the 
Source of “The Tale of the Fisherman and the Fish”). In: Russkaya literatura. 
St. Petersburg, Nauka Publ., 2002, no. 4, pp. 124–129. Available at: http://
lib2.pushkinskijdom.ru/Media/Default/PDF/RusLiteratura/РЛ_2002_4.pdf 
(accessed on October 20, 2025). (In Russ.)



The Mythopoeic Image of the “King of Birds”… 73

45.	Mazon A. Le livre populaire et la tradition populaire d’après un conte  
en vers de Pouchkine (The Popular Book and Popular Tradition, Based on 
a Tale in Verse by Pushkin). In: Mélanges dédiés à la mémoire de Prokop M. 
Haškovec par ses amis et ses élèves [Essays Dedicated to the Memory of 
Prokop M. Haškovec by His Friends and Students]. Brno, Globus Publ., 1936, 
pp. 258–262. (In French)

46.	Mershman F. Flabellum. In: The Catholic Encyclopedia: an International 
Work of Reference on the Constitution, Doctrine, Discipline, and History of 
the Catholic Church. Special Edition. New York, The Encyclopedia Press 
Inc. Publ., 1909, vol. 6, p. 89. (In English)

47.	Oliger L. Sedia Gestatoria. In: The Catholic Encyclopedia: an International 
Work of Reference on the Constitution, Doctrine, Discipline, and History of 
the Catholic Church . Special Edition. New York, The Encyclopedia Press 
Inc. Publ., 1912, vol. 13, p. 679. (In English)

48.	Steier A. Strauß. In: Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswis-
senschaft. Neue Bearbeitung [Pauly’s Real-Encyclopedia of Classical Anti- 
quity]. Stuttgart, J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung Publ., 1931, vol. 4 A, 
half-volume 7, pp. 339–347. (In German)

49.	Thompson D. W. A Glossary of Greek Birds. Oxford, Clarendon Press Publ., 
1895. 206 p. (In English)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR 

Коршунков Владимир Анатольевич, 
кандидат исторических наук, доцент 
кафедры истории и политических 
наук, Вятский государственный уни- 
верситет (ул. Московская, 36, г. Ки- 
ров, Российская Федерация, 610000); 
ORCID: https://0000-0002-9151-4554; 
e-mail: vla_kor@mail.ru.

Vladimir A. Korshunkov, PhD (His- 
tory), Associate Professor of the Depart- 
ment of History and Political Scien- 
ces, Vyatka State University (ul. Mos- 
kovskaya 36, Kirov, 610000, Russian 
Federation); ORCID: https://0000-0002- 
9151-4554; e-mail: vla_kor@mail.ru.

Поступила в редакцию / Received 27.10.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 20.11.2025
Принята к публикации / Accepted 20.11.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



2026;24(1):74–92 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© А. Л. Сахарчук, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15282
EDN: VFRDLQ

Хронометрические заглавия 
в лирике М. Ю. Лермонтова 1830–1831 гг.

А. Л. Сахарчук
Государственный университет просвещения 

(г. Москва, Российская Федерация)
e-mail: sakharchukann@gmail.com

Аннотация. Объектом исследования выступают датированные (хро
нометрические) заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова 1830–1831 гг. 
Цель работы — выявить их типологические особенности и смысловую 
наполненность в раннем творчестве поэта. Смысл датировок раскры
вается через единство поэтического текста, биографического контекста 
и литературно-стилевых тенденций современного поэту времени. В ста
тье показано, что творческие поиски и драматические события лич
ной жизни этого периода привели к возникновению в его романтической 
лирике новых реалистических тональностей, связанных с осознанием 
поэтического предназначения. Рассматриваемые годы — время активного 
становления мировоззрения Лермонтова, поэтому фиксация конкретного  
момента времени обретает особую значимость. Хронометрические заглавия 
не только маркируют время создания текста, но и становятся знаком 
личной сопричастности поэта происходящему, осмысления момента 
как точки пересечения внутреннего и внешнего мира. Они отражают 
ощущение единства телесного и духовного, а в стихотворениях на ис
торические темы подчеркивают сопричастность историческому процессу.
Ключевые слова: М. Ю. Лермонтов, раннее творчество, романтизм, 
поэтика заглавия, сопричастность, историческая тема, датированное 
стихотворение, литературная традиция, текстология
Для цитирования: Сахарчук А. Л. Хронометрические заглавия в ли
рике М. Ю. Лермонтова 1830–1831 гг. // Проблемы исторической поэтики. 
2026. Т. 24. № 1. С. 74–92. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15282. EDN: VFRDLQ



Dated Titles in the 1830–1831 Lyric Poems by M. Lermontov 75

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15282
EDN: VFRDLQ

Dated Titles in the 1830–1831 Lyric Poems  
by Mikhail Lermontov

Anna L. Sakharchuk
State University of Education 
(Moscow, Russian Federation)
e-mail: sakharchukann@gmail.com

Abstract. This article examines dated (chronometric) titles in Mikhail Lermontov’s 
lyric poetry of 1830–1831. It aims to identify the typological features and se-
mantic content of these titles within the poet’s early work. The significance of 
dating is revealed through the interplay of the poetic texts, the biographical 
context, and the literary style trends contemporary to the poet. The article 
argues that Lermontov’s creative search and the dramatic events of his personal 
life during this period led to the emergence of new realistic elements within 
his romantic poetics, linked to his reflection on his poetic vocation. The years 
in question mark the formation of the poet’s worldview; thus, recording the 
specific moment in time gains particular importance. Chronometric titles not 
only mark the time of creation but also serve as a sign of the poet’s personal 
involvement in the unfolding events, framing the moment as a juncture of the 
inner and outer worlds. They reflect a sense of unity between physical and 
spiritual experience, and in poems with historical themes, they underscore the 
awareness of being part of the historical process.
Keywords: Mikhail Lermontov, early work, Romanticism, poetics of the title, 
personal involvement, historical theme, dated poem, literary tradition, textual 
criticism
For citation: Sakharchuk A. L. Dated Titles in the 1830–1831 Lyric Poems by 
Mikhail Lermontov. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of His-
torical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 74–92. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15282. 
EDN: VFRDLQ (In Russ.)



76 А. Л. Сахарчук 

В корпусе литературного наследия Лермонтова выделяется  
группа из восьми лирических произведений, имеющих 

датированные заголовки. Все они были созданы в течение 
1830–1831 гг., относящихся к раннему периоду творчества 
поэта (1828–1832). Базу исследования составили следующие 
стихотворения: «1830. Майя. 16 число» (1830), «1830 год. Июля 
15-го (Москва)» (1830), «10 июля. (1830)» (1830), «30 июля. — 
(Париж). 1830 года» (1830), «1831-го января» (1831), «1831-го 
июня 11 дня» (1831), «Сентября 28» (1831), «11 июля» (1830 или 
1831) [Лермонтов; т. 6]. Структурные и языковые особенности 
заглавий и заголовочных комплексов в современном понимании 
представляют собой результат сложного процесса творческо-
го поиска поэта, концентрации и эмоционального уплотнения 
идей и смыслов. Они обозначают «стратегию прочтения» 
[Петрова, Балашова: 70], помогают проникнуть в скрытые смыс-
лы, переданные поэтом — «латентным философом» [Розин: 
45] и способствуют раскрытию авторского содержания-на
мерения [Мешкова: 452]. Особый характер заглавий в юношеской 
лирике Лермонтова часто был связан с тяготением к «сво
бодной структуре» и «многотемности», которую трудно огра
ничить какими-либо «формулами» [Максимов: 32]. Поэт 
включал в заголовок дату и/или место их создания, что является 
частью заголовочно-финального комплекса стихотворения. 
Если указание года внизу слева было нормой публикации в лер
монтовскую эпоху (как и сегодня), то вынесение конкретной 
даты в сам заголовок служит смысловым маркером психо
логического, духовного и философского состояния поэта, 
его мироощущения. Вопрос о причинах появления дати
рованных заглавий и о гомогенности хронометрических за
главий (то есть о правомерности выделения их в отдельный  
тип на основе классифицирующего признака) в наследии 
Лермонтова до сих пор оставался неисследованным. В связи 
с этим возникает необходимость выявить возможные факторы, 
повлиявшие на возникновение сразу нескольких произведе
ний с хронометрическими заголовками за короткий период 
(1830–1831). Стихотворения этого периода, как правило, «не  
предназначались Лермонтовым для печати» [Голованова: 602] 
и представляют собой своеобразный лирический дневник, 



Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова… 77

запечатлевший поиски личностных идеалов и динамику твор-
ческого развития поэта, что дополнительно подчеркивается 
хронометрическими заглавиями.

 «Московский период» (1830–1831) стал для М. Ю. Лермон
това временем необычайно творческой активности — за эти го
ды создано около 200 произведений [Лермонтов; т. 6]. Для 
юного поэта это время значимых встреч, интенсивного 
личностного становления и поиска творческой индивидуаль
ности. Датированные заглавия его стихотворений могут фик
сировать как исторические события, так и определенные дни, 
важность которых обусловлена сугубо личными, субъективными 
причинами. Именно в эти годы происходит взросление Лер
монтова, формируется его характер и начинается путь в лите
ратуре: в 1830 г. состоялась его первая публикация — стихо
творение «Весна» в журнале «Атеней». «Москва есть и всегда  
будет моя родина», — напишет поэт позднее, в 1832 г. [Лермон
тов; т. 6: 705].

Важным фактором формирования Лермонтова стало обуче
ние в Московском благородном пансионе, оказавшем на поэта 
«столь же большое и плодотворное воздействие, как Цар
скосельский лицей на Пушкина» [Гиллельсон: 14]. Именно 
здесь он получил систематические знания по истории русской 
литературы [Алпатова: 11] и детально познакомился с сочи
нениями М. В. Ломоносова и Г. Р. Державина. В поэтической  
традиции обоих классиков широко использовались датиро
ванные заглавия, призванные запечатлеть знаменательные 
события, прежде всего государственного масштаба.

На эту связь указывает факт, обнаруженный Т. А. Алпатовой: 
в раннюю поэму «Корсар» (1828) Лермонтов включил несколь
ко измененную девятую строфу из «Оды на день восшествия 
на Всероссийский престол Ея Величества Государыни Им
ператрицы Елисаветы Петровны, Самодержицы Всероссий
ския, 1746 года» (1746), точно воспроизводя первые четыре 
стиха:

«Нам в оном ужасе казалось,
Что море в ярости своей
С пределами небес сражалось,
Земля стонала от зыбей…» [Ломоносов: 140–141],

[Лермонтов; т. 3: 48], [Алпатова: 9].



78 А. Л. Сахарчук 

Корпус датированных заглавий у Ломоносова обширен. 
Он включает, в частности, следующие:

•	«Ода блаженныя памяти Государыне Императрице Анне 
Иоанновне на победу над Турками и Татарами и на взятие 
Хотина 1739 года» (1739) [Ломоносов: 16–30];
•	«Ода, которую в торжественный праздник высокаго рож-
дения Всепресветлейшаго Державнейшаго Великаго Госу-
даря Иоанна Третияго, Императора и Самодержца Все
российскаго, 1741 года Августа 12 дня веселящаяся Россия 
произносит» (1741) [Ломоносов: 34–42];
•	«Ода на прибытие из Голстинии и на день рождения Его 
Императорскаго Высочества Государя Великаго Князя  
Петра Феодоровича 1742 года февраля 10 дня» (1741–1742) 
[Ломоносов: 59–68];
•	«Ода на день Тезоименитства Его Императорскаго Вы
сочества Государя Великаго Князя Петра Феодоровича 
1743 года» (1743) [Ломоносов: 103–110] и многие другие.
Аналогичная традиция представлена и у Державина:
•	«На освящение Каменностровскаго Инвалиднаго Дома» 
(1778) [Державин; т. 1: 61–65];
•	«На рождение в Севере Порфиророднаго Отрока Декабря 
во вторый на десять день 1777 года» (1779) [Державин; т. 1: 
81–86];
•	«На Шведский мир» (1790) [Державин; т. 1: 307–312] и дру-
гие.
Таким образом, в поэзии классицизма, с которой Лермонтов 

системно работал в пансионате, дата в заглавии служила для 
фиксации важных исторических и придворных событий, 
что полностью соответствовало канонам панегирической оды. 
Этот опыт, безусловно, был усвоен молодым поэтом, однако 
в его собственной лирике хронометрические заглавия приоб
рели принципиально иное, глубоко личное значение.

В поэзии Лермонтова дата в заглавии лишь в двух случаях 
из рассматриваемого корпуса лирических произведений 
связана с официальным историческим событием. В остальных 
стихотворениях поэт переносит акцент в сферу частной, 
индивидуальной биографии, как, например, в стихотворении 
«Сентября 28» [Лермонтов; т. 1: 214–215]. Для поэта фиксация 



Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова… 79

личного времени оказывается не менее значимой, чем увеко
вечивание события государственного масштаба. Это отражает 
характерную для романтизма (позднее и для реализма) тен
денцию к субъективизации художественного мира и утвержде
нию внутреннего опыта как самостоятельной поэтической 
ценности.

Подобный «дневниковый» принцип встречается — хотя 
и редко — у современников Лермонтова (например, «19 октября 
1824 года» А. А. Дельвига, «Разговор 7 апреля 1832 года» 
П. А. Вяземского, «25 октября» Д. В. Давыдова). Особенно 
показателен пример Пушкина, у которого точная авторская 
датировка становится структурным и смысловым элементом  
текста. Если в стихотворении «19 октября, 1827»1 дата еще 
сохраняет связь с традицией памятных од (хотя и лишена ее 
пафоса), то в стихотворении «26 майя, 1828» («Дар напрасный, 
дар случайный…»)2 она уже маркирует конкретное психоло
гическое состояние, усиливая исповедальность размышлений 
об экзистенциальной усталости [Таборисская: 77]. Значимо, 
что эта дата совпадает с днем рождения поэта: рубежное время 
становится поводом для внутреннего отчета, где мотив начала 
парадоксально сопряжен с переживанием разочарования и ду
шевной опустошенности.

Этот пушкинский опыт — превращение даты в элемент 
поэтики, задающий тональность личной искренности, — мог 
стать важным ориентиром для молодого Лермонтова. В его 
стихотворениях с точными датировками также прослеживается 
установка на фиксацию психологического мгновения, на ис
пользование даты как структурного компонента, обеспечи
вающего эффект эмоциональной достоверности. Более того, 
у Лермонтова хронометрическое заглавие нередко связано 
с философским осмыслением творчества. Так, в стихотворении 

1  Первая публикация сделана в прижизненном издании поэта: Пуш
кин А. С. Стихотворения. СПб.: Тип. Департамента народного просвещения, 
1829. Ч. 2. С. 34 [Электронный ресурс]. URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/
Default.aspx?tabid=9612 (21.10.2025).

2  Первое издание: Северные цветы на 1830 год. СПб.: Тип. Департамента 
народного просвещения, 1829. С. 98.



80 А. Л. Сахарчук 

1831-го января»3, тематически близком пушкинскому «Дару 
напрасному…», поэт размышляет о назначении поэта и судьбе 
своего наследия:

«Чтоб бытия земного звуки 
Не замешались в песнь мою» [Лермонтов; т. 1: 175–176].

Точная дата здесь отмечает не только момент личного пере
живания, но и акт самопознания, попытку осмыслить соб
ственное творческое предназначение [Ермоленко: 46].

Корпуса ранних стихотворений Лермонтова с хрономет
рическими заглавиями демонстрирует, как поэт, усваивая 
существовавшую традицию, одновременно полемизирует 
с ней, утверждая высочайшую ценность личностного пережи
вания. Факты его биографии и творческой эволюции проли
вают свет на формирование уникального авторского стиля. 
Домашнее образование к моменту поступления в Пансион 
(1828) приучило Лермонтова к систематическому труду и раз-
вило в нем тонкое понимание русской поэзии4. Влияние 
Пушкина проявилось в ранних «подражательных» байрони
ческих поэмах («Черкесы», «Кавказский пленник», «Исповедь», 
«Литвинка») [Благой].

Счастливая пора Благородного пансиона, начавшаяся 
в 1828 г., закончилась для Лермонтова внезапно. После указа 
от 29 марта 1830 г. о преобразовании пансиона в гимназию 
[Бродский: 5–6] он подал прошение об увольнении. Первым 
датированным произведением этого периода стало стихотво
рение «1830. Маия. 16 число», написанное в момент тревож-
ного ожидания будущего. Текст строится на религиозно-
философской антитезе: поэт жаждет посмертной славы («Хочу, 
чтоб труд мой вдохновенный / Когда-нибудь увидел свет», 
но не готов отказаться от земных страданий («И нет в душе 
довольно власти —/ Люблю мучения земли») [Лермонтов; т. 1: 

3  Автограф стихотворения неизвестен, но имеется авторитетная копия, 
написанная рукою университетского товарища М. Ю. Лермонтова 
А. Д. Закревского (РО ИРЛИ. Ф. 244. Оп. 1. № 124. Л. 93).

4  В этот период Лермонтов внимательно изучает произведения М. В. Ло
моносова, Г. Р. Державина, И. И. Дмитриева, И. А. Крылова, К. Ф. Рылеева, 
К. Н. Батюшкова, В. А. Жуковского, И. И. Козлова, В. А. Озерова, 
А. С. Пушкина.



Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова… 81

132]. Экспрессивная инверсия и повествование от первого 
лица фиксируют конкретное психологическое состояние 
на грани между временным и вечным («Боюсь не смерти я», 
«…Люблю мучения земли», «Но чувствую: покоя нет…», «Хочу, 
чтоб труд мой вдохновенный / Когда-нибудь увидел свет…»).

Сходное противопоставление прошлого и настоящего 
обнаруживается в стихотворении «1830 год. Июля 15-го» (1830) 
[Лермонтов; т. 1: 139–140]. Время раннего детства (младенчества), 
воспеваемое в ранних стихотворениях поэта5, начинает ас
социироваться с утраченными мечтами и верой в человека, 
противопоставляется всему земному: 

«Все было мне наставник или друг,
Все верило младенческим мечтам,
Готов лобзать уста друзей был я,
Не посмотрев, не скрыта ль в них змея» 

[Лермонтов; т. 1: 139].

Появление мотивов одиночества и разочарования в стихо
творении вызвано разочарованием в людях, неискренних и не  
способных понять его («Ныне жалкий, грустный я живу / Без  
дружбы, без надежд, без дум, без сил» [Лермонтов; т. 1: 140]).

Атмосфера Московского университета, в котором с осени 
1830 г. начинает обучаться Лермонтов, не была похожа на до
верительную обстановку Благородного пансиона. Разнородный 
состав обучающихся и преподавателей, конфликты (например, 
с профессорами П. В. Победоносцевым и М. С. Гастевым6) 
и прерванная с 27 сентября 1830 г. учеба в связи со вспыхнув
шей в Москве эпидемией холеры создавали ощущение беспоря
дочности бытия, нашедшее отражение в романе «Княгиня 
Лиговская»:

«Приближалось для Печорина время экзамена. Он в про
должение года почти не ходил на лекции и намеревался те- 
перь пожертвовать несколько ночей науке и одним прыжком 
догнать товарищей. Вдруг явилось обстоятельство, которое 
помешало ему исполнять это геройское намерение… Между тем  

5  «Песня (Светлый призрак дней минувших)», 1829; «Элегия (О, если б 
дни мои текли)», 1829) и др. [Лермонтов; т. 1: 35, 60].

6  Подробнее см.: [Вистенгоф: 139−140].



82 А. Л. Сахарчук 

в университете шел экзамен: Жорж туда не явился. Разумеется, 
он не получил аттестат»7.

В этих условиях в творчестве Лермонтова крепнет оппо
зиция современности и истории, воспринимаемой как живи-
тельный источник. В стихотворения «1831-го января» (1831) 
«веков протекших великаны» противопоставлены свету, «где 
полны ядом все объятья» [Лермонтов; т. 1: 175]. Примечательно, 
что создание этого текста хронологически близко к составле
нию духовного завещания отцом поэта, Ю. П. Лермонтовым, 
который скончался 1 октября 1831 г. Отец поэта составлял 
свое духовное завещание уже зная, что неизлечимо болен: 
«Тебе известны причины моей с тобой разлуки, и я уверен, 
что ты за сие укорять меня не станешь. Я хотел сохранить тебе 
состояние, хотя с самою чувствительнейшею для себя поте
рею, и Бог вознаградил меня, ибо вижу, что я в сердце и уваже
нии твоем ко мне ничего не потерял…» (цит. по: [Вырыпаев: 
120]). Лермонтов выражает скорбь, размышляет о несправед
ливости судьбы («Ужасная судьба отца и сына  / Жить розно 
и в разлуке умереть» [Лермонтов; т. 1: 234]) и скептически 
оценивает «свет» — общество, не способное понять глубину 
личности («Ты светом осужден. Но что такое свет? / Толпа 
людей, то злых, то благосклонных…» [Лермонтов; т. 1: 234]). 
Поэт противопоставляет искреннюю любовь и страдание без-
душному мнению общества, подчеркивает бессмысленность 
общественных оценок перед лицом личной трагедии.

Среди лирических произведений Лермонтова c датиро
ванными заглавиями выделяются стихотворения, посвящен
ные Н. Ф. Ивановой. Знакомство с ней в июне 1831 г. и после
дующее глубокое чувство породили цикл из не менее десяти 
стихотворений, три из которых  — «1831-го июня 11 дня», 
«Сентября 28» и «11 июля» — озаглавлены датами и написаны 
в период с июня по декабрь 1831 г. Хронологическое рассмотре
ние этих произведений позволяет восстановить драматическую 
историю любви молодого поэта, однако их значение выходит 
далеко за рамки традиционной любовной лирики.

7  Лермонтов М. Ю. Княгиня Лиговская: роман // Лермонтов М. Ю. Полн. 
собр. соч.: в 5 т. М.; Л.: Academia, 1935−1937. Т. 5: Проза и письма. 1937. 
С. 109−171.



Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова… 83

Особое место в этом ряду занимает стихотворение «1831-го 
июня 11 дня» [Лермонтов; т. 1: 177–186], открытость и програм
мность которого отмечается исследователями. Г. Е. Горланов 
подчеркивает, что «автор к этому стихотворению относился  
бережно», используя его отдельные строфы в драме «Странный 
человек» и поэме «Литвинка» [Горланов]. По сути,  этот текст  
можно рассматривать как философский и творческий мани-
фест юного Лермонтова [Москвин: 107], дающий материал для 
анализа переходного периода в его творчестве — как в жан-
рово-стилевом, так и в содержательном аспектах.

Стихотворение представляет собой квинтэссенцию раз-
мышлений о земном бытии, об одиночестве творца и тревож-
ном ожидании своего жребия. Лирический герой ощущает 
себя на грани земного и небесного, пребывающими в борьбе, 
что передается системой антитез («ад»/«небо», «земное»/«не
бесное»). Их противостояние, по мысли Лермонтова, заклю
чено в самой природе человека («Лишь в человеке встретиться мог-
ло / Священное с порочным» [Лермонтов; т. 1: 184]). Очевидно 
и влияние байронической традиции — мотивы отрешенности 
и тотального одиночества  («Никто не дорожит мной на земле, / 
И сам себе я в тягость, как другим» [Лермонтов; т. 1: 179]), 
которые, однако, наполняются у Лермонтова глубоко личным, 
биографически обусловленным переживанием. Здесь же 
намечаются ключевые для зрелого творчества поэта мотивы: 
разочарование героя, трагическое непонимание его «толпой» 
(«…а в родной стране / Все проклянут и память обо мне»; 
«И скажет: отчего не понял свет / Великого» [Лермонтов; т. 1: 
185]).

В этом раннем стихотворении героика поэтической лич
ности выстраивается через интенсивный процесс самопознания 
и рефлексии. В нем намечена та психологическая глубина и убе
дительность, которые Лермонтов будет развивать на протяжении 
всего своего творчества — как в поэзии, так и в прозе.

Среди стихотворений цикла, посвященного Н. Ф. Ивано
вой, особое место занимают две любовные элегии с хроно
метрическими заглавиями: «Сентября 28» (1831) и «11 июля» 
(1830 или 1831) [Лермонтов; т. 1: 214–215, 286]. Оба произведе
ния, написанные от первого лица, создают историю любви 



84 А. Л. Сахарчук 

лирического героя — встречу, образ возлюбленной («11 июля»), 
ностальгическое воспоминание о прошедшем («Сентября 28»).

В стихотворении «11 июля» используется образность 
сновидения, подчеркивающая неверие лирического героя в соб
ственное, тогдашнее, счастье («Ужель все было сновиденье»; 
«туманная память» [Лермонтов; т. 1: 286]). Однако это со
мнение тут же преодолевается утверждением подлинности  
страдания, которое служит доказательством былого чувства: 
«И сном никак не может быть / Все, в чем хоть искра есть стра-
данья!» [Лермонтов; т. 1: 286].

В свою очередь, элегия «Сентября 28» начинается с ана
форического «опять», погружая в цикл мучительных воспо
минаний («Опять, опять я видел взор твой милый» [Лермонтов; 
т. 1: 214]). Прошлое здесь метафорически похоронено («могилой»), 
в настоящее отмечено изменой — возлюбленная принадлежит  
другому: «Другому голос твой во мраке ночи / Твердит: люблю! 
Люблю!» [Лермонтов; т. 1: 214]). Однако лирический герой 
не верит в искренность ее нового чувства, противопоставляя 
формальные «права супружества» подлинным «правам любви» 
[Лермонтов; т. 1: 214]). История любви еще не завершена, 
поскольку, как убежден герой, душевная связь сохраняется: 
«Прикована ты вновь / К душе печальной, незнакомой счас
тью, / Но нежной как любовь» [Лермонтов; т. 1: 215]. Таким 
образом, хронометрические заглавия в этих элегиях марки-
руют не просто даты, а ключевые точки в развитии лириче
ского сюжета, подчеркивая напряженную рефлексию героя 
над памятью о любви и ее утрате.

Завершающим аккордом любовного цикла, посвященного 
Н. Ф. Ивановой, становится большое прощальное послание 
«К*» (1832):

«Я не унижусь пред тобою;
Ни твой привет, ни твои укор
Не властны над моей душою.
Знай: мы чужие с этих пор» [Лермонтов; т. 2: 21].

В этом стихотворении («К*») лирический герой прощается 
с возлюбленной навсегда, ради жизни, в которой ему был дан 
«дар чудесный», ради сохранения души в Вечности («А мне 
за то бессмертье он…» [Лермонтов; т. 1: 21]). Этот жест созвучен 



Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова… 85

евангельской максиме: «…кто хочет душу (жизнь) свою сберечь, 
кто хочет избежать в этой жизни скорбей и страданий, тот 
потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, и ради 
Евангелия, тот сбережет ее» (Мф. 16:25). Лермонтов решает 
этот вопрос категоричным заявлением: «Чего б то ни было 
земного / Я не соделаюсь рабом» [Лермонтов; т. 1: 22], — 
в котором, как отмечает И. А. Киселева, поэт утверждает свое 
личностное онтологическое бытие [Киселева, 2024b: 91].

В отличие от предыдущих элегий, это стихотворение уже 
не требует хронометрического заглавия. Оно представляет 
собой не рефлексию конкретного момента, а итоговый, вы
страданный манифест, знаменующий собой преодоление 
душевной зависимости от безответной любви. Здесь нет 
сосредоточенности на полноте переживания текущего мо
мента; вместо этого — волевой акт освобождения от страсти, 
утверждающий ценность внутренней свободы от оков времени 
и страстей.

Особое место в корпусе датированных заглавий занимаются 
два стихотворения, посвященные историческим событиям: 
«10 июля (1830)», «30 июля. — (Париж) 1830 года» [Лермонтов; 
т. 1: 147, 153–154]. Поэт, обладавший «острым чувством истории, 
личностной причастности к ней» [Киселева, Поташова, Ер
макова: 72], был свидетелем драматических событий рубежа 
1830–1831 гг.: Июльской революции во Франции, восстания 
в Царстве Польском, холерных бунтов в России. Эти события 
определили общественные настроения, вне контекста которых 
не мог оставаться и молодой поэт (в 1830 г. ему исполнилось 
16 лет), ощущавший свою гражданскую сопричастность про-
исходившему [Киселева, 2024а: 48].

Хотя прямой рефлексии по проблематике, связанной с вос
станием в Польше (1830), в творчестве М. Ю. Лермонтова 
нет, представляется возможным утверждать, что определен
ные реминисценции пушкинской поэтической реакции на это 
событие присутствуют в стихотворениях с геополитическими  
мотивами 1830–1831 гг. [Киселева, 2024а: 50].



86 А. Л. Сахарчук 

Стихотворение «30 июля. — (Париж) 1830 года», созданное 
под впечатлением от Июльской революции8, вступает в диалог 
с пушкинским «Наполеоном» (1821), написанным вскоре после 
известия о гибели Наполеона9. Оба текста объединены темой 
нравственного суда истории над падшим властителем. Однако 
если Пушкин создает сложный, амбивалентный образ одно
временно вдохновлявшего и порабощавшего Наполеона («Исчез 
властитель осужденный…» [Пушкин; т. 2, кн. 1: 213]), то Лермон
тов видит в нем прежде всего бегущего, униженного деспота, 
лишенного поддержки народа: «С дрожащей головы твоей / 
Ты в бегстве уронил венец» [Лермонтов; т. 1: 153]. Мотив 
возмездия звучит у Лермонтова как прямо вопрос к тирану: 
«Когда появятся весы <…> / Не задрожит рука твоя?» [Лер
монтов; т. 1: 153].

Что касается стихотворения «10 июля. (1830)», то точное 
историческое соответствие его заглавия установить затруд
нительно, так как «все высказанные до сих пор гипотезы не  
вполне согласуются либо с авторской датировкой, либо с либо 
с реалиями стихотворения»10. Однако содержание даже неза
конченного (или утраченного) текста («лист, следующий за на
чальными строками, в тетради вырван»11) соотносится с исто
рическими текстами поэта, такими как «30 июля. (Париж) 
1830 года», «Поле Бородина» (1830/1831), «Бородино» (1837) 
и др., характеризуемыми в целом влиянием традиций оди
ческого жанра. Историческое событие может фиксироваться 
либо как заглавие, обозначающее дату его свершения, либо 
как заглавие-топоним — памятное место, связанное с событием.

Таким образом, возникновение хронометрических заглавий 
у Лермонтова в этот период связано с характерным для юного 
поэта острым чувством личной причастности к истории. Этот 

8  30 июля 1830 г. над Королевским дворцом в Париже поднялся 
французский триколор, ознаменовав победу Июльской революции 
во Франции.

9  Пушкин А. С. Стихотворения. СПб.: Тип. Департамента Народного 
Просвещения, 1829. Ч. 1. С. 118. URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.
aspx?tabid=8722 (21.10.2025)

10  Лермонтов М. Ю.  Собр. соч.: в 4 т. СПб.: Издательство Пушкинского 
Дома, 2014. Т. 1. Стихотворения / отв. ред. тома Н. Г. Охотин. С. 462.

11  Там же.



Хронометрические заглавия в лирике М. Ю. Лермонтова… 87

принцип — сердечной сопричастности — является типоло-
гической особенностью всех его датированных заглавий. Они 
фиксируют не внешнее событие, а «точку» внутреннего 
озарения, момент напряженного диалога поэта с миром — 
будь то мир интимного чувства или мировая история. В лю
бовной лирике дата акцентирует уникальность и полноту пе-
реживаемого мгновения, в гражданской — символизирует 
личную ответственность и связь с эпохой. Хронометрические 
заглавия становятся у Лермонтова ключевым элементом поэ
тики, способом художественного осмысления переломных мо-
ментов бытия, в которых стремление к самопознанию неот
делимо от переживания глубокой сопричастности происхо-
дящему в душе и в мире12. Именно в этой полноте ощущения 
настоящего, единстве личного переживания и исторического  
момента, раскрывается особая позиция Лермонтова-граж
данина, осмысляющего вехи времени через призму собствен
ной судьбы.

Список литературы
1.	 Алпатова Т. А. Литературное образование М. Ю. Лермонтова и про

блема места русского XVIII века в историко-литературной концепции 
поэта // Вестник Московского государственного областного универ
ситета. 2013. № 2. С. 1–12 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.
ru/download/elibrary_20178538_86733682.pdf (15.11.2025). EDN: QZOTCD

2.	 Благой Д. Д. Лермонтов и Пушкин: проблема историко-литературной 
преемственности // Жизнь и творчество М. Ю. Лермонтова: исслед. 
и мат-лы. М.: ОГИЗ; Гос. изд-во худож. лит., 1941. Сб. 1. С. 356–421 
[Электронный ресурс]. URL: http://lermontov-lit.ru/lermontov/kritika/
blagoj/lermontov-i-pushkin.htm (01.06.2025).

3.	 Бродский Н. Л. Московский Университетский Благородный пансион 
эпохи Лермонтова (из неизданных воспоминаний графа Д. А. Милю
тина) // М. Ю. Лермонтов: ст. и мат-лы. М.: Соцэкгиз, 1939. С. 1–15 
[Электронный ресурс]. URL: https://feb-web.ru/feb/lermont/critics/lsm/
lsm-003-.htm (01.06.2025).

4.	 Вистенгоф П. Ф. Из моих воспоминаний // М. Ю. Лермонтов в вос
поминаниях современников. М.: Худож. лит., 1989. С. 138–143.

5.	 Вырыпаев П. А. Лермонтов. Новые материалы к биографии. Саратов: 
Приволж. кн. изд-во, 1976. 160 с. [Электронный ресурс]. URL: https://
feb-web.ru/feb/lermont/critics/vyr/vyr-001-.htm (01.06.2025).

12  См. об этом: [Киселева, 2017].



88 А. Л. Сахарчук 

6.	 Гиллельсон М. Лермонтов в воспоминаниях современников  // 
М. Ю. Лермонтов в воспоминаниях современников. М.: Худож. лит., 
1989. С. 5–30.

7.	 Голованова Т. Т. Примечания // Лермонтов М. Ю. Собр. соч.: в 4 т. М.; 
Л.: Изд-во АН СССР, 1961. Т. 1: Стихотворения. 1828–1841 / [ред. 
Б. В. Томашевский; подгот. текста, примеч. и вступ. ст. Т. Т. Головано
вой]. С. 654–661.

8.	 Горланов Г. Е. Лермонтовский человек в постижении генезиса «не
земного» в стихотворении «1831-го июня 11 дня» // Известия высших 
учебных заведений. Поволжский регион. Гуманитарные науки. 2017. 
№ 4 (44). С. 132–139 [Электронный ресурс]. URL: https://izvuz_gn.pnzgu.
ru/files/izvuz_gn.pnzgu.ru/14417.pdf (01.06.2025). DOI: 10.21685/2072-
3024-2017-4-14. EDN: WBJSNF

9.	 Державин Г. Р. Соч.: в 9 т. / ред. Я. Грот. СПб.: Императорская Академия 
наук, 1864–1883.

10.	 Киселева И. А. Творчество М. Ю. Лермонтова как религиозно-фило-
софская система. 2-е изд., испр. и доп. М.: Московский гос. областной 
ун-т, 2017. 178 с. [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_35147868_27208382.pdf (01.06.2025). EDN: XRIDCP

11.	 Киселева И. А. М. Ю. Лермонтов как духовный преемник А. С. Пуш
кина // Вестник Российского фонда фундаментальных исследований. 
Гуманитарные и общественные науки. 2024. № 2 (117). С. 45–58 
[Электронный ресурс]. URL: https://rcsi.science/upload/medialibrary/
eef/nqpy2qhmcvwtqrnq9gkiatv1co2dze0k/RFBR_2(117)2024_45-58.pdf 
(01.06.2025). DOI: 10.22204/2587-8956-2024-117-02-45-58. EDN: HKYESS (a)

12.	 Киселева И. А. Эпистолярная организация как смысловой код стихо
творения М. Ю. Лермонтова «Валерик» // Два века русской классики. 
2024. Т. 6. № 3. С. 82–97 [Электронный ресурс]. URL: https://rusklassi-
ka.ru/images/2024-6-3/4_Kiseleva.pdf (01.06.2025). DOI: 10.22455/2686-
7494-2024-6-3-82-97. EDN: BXIYGT (b)

13.	 Киселева И. А., Поташова К. А., Ермакова А. С. Смысловая на
полненность понятия «история» в художественном мире М. Ю. Лер
монтова // Русская речь. 2022. № 4. С. 63–74 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_49462328_15571114.pdf 
(01.06.2025). DOI: 10.31857/S013161170021744-7. EDN: TRIEZR

14.	 Лермонтов М. Ю. Соч.: в 6 т. / АН СССР. Ин-т рус. лит. (Пушкин. дом); 
ред. Н. Ф. Бельчиков, Б. П. Городецкий, Б. В. Томашевский. М.; Л.: 
Изд-во АН СССР, 1954–1957. 

15.	 Ломоносов М. В. Полн. собр. соч.: в 10 т. М.; Л.: АН СССР, 1959. Т. 8: 
Поэзия, Ораторская проза. Надписи. 1732–1764.

16.	 Мешкова Е. М. Сравнения в поэтическом дискурсе М. Ю. Лермонтова: 
оригинал и английский перевод // Русский язык и культура в зеркале 
перевода. 2022. № 1. С. 452–459 [Электронный ресурс]. URL: https://
elibrary.ru/download/elibrary_48504717_32518899.pdf (01.06.2025). 
EDN: WKWKPA



Dated Titles in the 1830–1831 Lyric Poems by M. Lermontov 89

17.	 Москвин Г. В. Первый период творчества М. Ю. Лермонтова (ранняя 
лирика) // Вестник Московского университета. Серия 9: Филология. 
2014. № 3. С. 107–115 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/
download/elibrary_22763185_98112771.pdf (01.06.2025). EDN: TEDHND

18.	 Петрова Д. А., Балашова Е. А. Стратегия заголовочного комплекса 
в стихотворении И. Буркина «Мини-моно-мани-фест» // Вестник 
калужского университета. Серия 2. Исследования по филологии. 
2023. № 4 (6). С. 66–71 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/
download/elibrary_56573135_73335854.pdf (01.06.2025). EDN: UHIJKM

19.	 Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 16 т. / ред. комитет: М. Горький, 
Д. Д. Благой, С. М. Бонди, В. Д. Бонч-Бруевич, Г. О. Винокур, А. М. Де
борин, П. И. Лебедев-Полянский, Б. В. Томашевский, М. А. Цявловский, 
Д. П. Якубович. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1937–1959.

20.	 Розин В. М. Реальность «ничто» как основание художественного  
мышления М. Ю. Лермонтова (отклик на новеллу С. С. Неретиной 
«Лермонтов: семантика повторов») // Философия и культура. 2022. 
№ 8. С. 38–47 [Электронный ресурс]. URL: https://nbpublish.com/li-
brary_read_article.php?id=38681 (01.06.2025). DOI: 10.7256/2454-
0757.2022.8.38681. EDN: VPYGIG 

21.	 Таборисская Е. М. Онтологическая лирика Пушкина 1826–1836 годов // 
Пушкин: исслед. и мат-лы / РАН. Ин-т рус. лит. (Пушкин. Дом). СПб.: 
Наука, 1995. Т. 15. С. 76–96.

References
1.	 Alpatova T. A. Literary Education of M. Yu. Lermontov and Problems of 

the 18th Century Russian Literature in Historical and Literary Concept of 
the Poet. In: Vestnik Moskovskogo gosudarstvennogo oblastnogo universite-
ta [Bulletin of the Moscow Region State University], 2013, no. 2, pp. 1–12. 
Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_20178538_86733682.pdf 
(accessed on November 15, 2025). EDN: QZOTCD (In Russ.)

2.	 Blagoy D. D. Lermontov and Pushkin: the Problem of Historical and Lite
rary Continuity. In: Zhizn’ i tvorchestvo M. Yu. Lermontova: issledovaniya 
i materialy [Life and Works of M. Yu. Lermontov: Researches and Materials]. 
Moscow, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhestvennoy literatury Publ., 
1941, collection 1, pp. 356–421. Available at: http://lermontov-lit.ru/lermontov/
kritika/blagoj/lermontov-i-pushkin.htm (accessed on June 1, 2025). (In Russ.)

3.	 Brodskiy N. L. The Noble Boarding School at the Moscow University of the 
Lermontov Era (from the Unpublished Memoirs of Count D. A. Milyutin). 
In: M. Yu. Lermontov: stat’i i materialy [M. Yu. Lermontov: Articles and 
Materials]. Moscow, Sotsekgiz Publ., 1939, pp. 1–15. Available at: https://
feb-web.ru/feb/lermont/critics/lsm/lsm-003-.htm (accessed on June 1, 2025). 
(In Russ.)



90 Anna L. Sakharchuk

4.	 Vistengof P. F. From My Memoirs. In: M. Yu. Lermontov v vospominaniyakh 
sovremennikov [M. Yu. Lermontov in the Memoirs of His Contemporaries]. 
Moscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1989, pp. 138–143. (In Russ.)

5.	 Vyrypaev P. A. Lermontov: novye materialy k biografii [Lermontov: New 
Materials for the Biography]. Voronezh, Tsentral’no-Chernozemnoe knizh-
noe izdatel’stvo Publ., 1972. 160 p. Available at: https://feb-web.ru/feb/lermont/
critics/vyr/vyr-001-.htm (accessed on June 1, 2025). (In Russ.)

6.	 Gillel’son M. Lermontov in the Memoirs of His Contemporaries. In: 
M. Yu. Lermontov v vospominaniyakh sovremennikov [M. Yu. Lermontov in 
the Memoirs of His Contemporaries]. Moscow, Khudozhestvennaya literatura 
Publ., 1989, pp. 5–30. (In Russ.)

7.	 Golovanova T. T. Notes. In: Lermontov M. Yu. Sobranie sochineniy: v 4 to-
makh [Lermontov M. Yu. The Collected Works: in 4 Vols]. Moscow, Leningrad, 
The Academy of Sciences of the USSR Publ., 1961, vol. 1, pp. 654–661. 
(In Russ.)

8.	 Gorlanov G. E. Lermontov’s Person in Understanding the Genesis of the 
“Unearthly” in the Poem “On the 11th of June 1831”. In: Izvestiya vysshikh 
uchebnykh zavedeniy. Povolzhskiy region. Gumanitarnye nauki [University 
Proceedings. Volga Region. Humanities], 2017, no. 4 (44), pp. 132–139. Avail-
able at: https://izvuz_gn.pnzgu.ru/files/izvuz_gn.pnzgu.ru/14417.pdf (accessed 
on June 1, 2025). DOI: 10.21685/2072-3024-2017-4-14. EDN: WBJSNF 
(In Russ.)

9.	 Derzhavin G.R. Sochineniya: v 9 tomakh [Works: in 9 Vols]. Edited by  
Ya. Grot. St. Petersburg, Imperial Academy of Sciences, 1864–1883. (In Russ.)

10.	Kiseleva I. A. Tvorchestvo M. Yu. Lermontova kak religiozno-filosofskaya 
sistema [The Works of M. Yu. Lermontov as a Religious and Philosophical 
System]. 2nd ed., revised and supplemented. Moscow, Moscow State Re-
gional University Publ., 2017. 178 p. Available at: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_35147868_27208382.pdf (accessed on June 1, 2025). 
EDN: XRIDCP (In Russ.)

11.	Kiseleva I. A. M. Yu. Lermontov as Alexander Pushkin’s Spiritual Successor. 
In: Vestnik Rossiyskogo fonda fundamental’nykh issledovaniy. Gumanitarnye 
i obshchestvennye nauki [Russian Foundation for Basic Research Journal. 
Humanities and Social Sciences], 2024, no. 2 (117), pp. 45–58. Available at: 
https://rcsi.science/upload/medialibrary/eef/nqpy2qhmcvwtqrnq9gkiat-
v1co2dze0k/RFBR_2(117)2024_45-58.pdf (accessed on June 1, 2025). 
DOI: 10.22204/2587-8956-2024-117-02-45-58. EDN: HKYESS (In Russ.) (a)

12.	Kiseleva I. A. Epistolary Organization as a Semantic Code of M. Yu. Lermontov’s 
Poem “Valerik”. In: Dva veka russkoy klassiki [Two Centuries of Russian 
Classics], 2024, vol. 6, no. 3, pp. 82–97. Available at: https://rusklassika.ru/
images/2024-6-3/4_Kiseleva.pdf (accessed on June 1, 2025). DOI: 10.22455/2686-
7494-2024-6-3-82-97. EDN: BXIYGT (In Russ.) (b)

13.	Kiseleva I. A., Potashova K. A., Ermakova A. S. Semantic Fullness of the 
Concept “History” in the Artistic World of M. Yu. Lermontov. In: Russkaya 
rech’ [Russian Speech], 2022, no. 4, pp. 63–74. Available at: https://elibrary.



Dated Titles in the 1830–1831 Lyric Poems by M. Lermontov 91

ru/download/elibrary_49462328_15571114.pdf (accessed on June 1, 2025). 
DOI: 10.31857/S013161170021744-7. EDN: TRIEZR (In Russ.)

14.	Lermontov M. Yu. Sochineniya: v 6 tomakh [Works: in 6 Vols]. Мoscow, 
Leningrad, The Academy of Sciences of the USSR Publ., 1954–1957. (In Russ.)

15.	Lomonosov M. V. Polnoe sobranie sochineniy v 10 tomakh [The Complete 
Works in 10 vols]. Мoscow, Leningrad, The Academy of Sciences of the USSR 
Publ., 1959. Vol. 8. (In Russ.)

16.	Meshkova E. M. Similes in M. Lermontov’s Poetic Discourse: Original and 
English Translation. In: Russkiy yazyk i kul’tura v zerkale perevoda [Russian 
Language and Culture in the Mirror of Translation], 2022, no. 1, pp. 452–459. 
Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_48504717_32518899.pdf 
(accessed on June 1, 2025). EDN: WKWKPA (In Russ.)

17.	 Moskvin G. V. The First Period in M. Yu. Lermontov’s Works (Early Lyrics). 
In: Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 9: Filologiya [Moscow State 
University Bulletin. Series 9: Philology], 2014, no. 3, pp. 107–115. Available 
at: https://elibrary.ru/download/elibrary_22763185_98112771.pdf (accessed 
on June 1, 2025). EDN: TEDHND (In Russ.)

18.	Petrova D. A., Balashova E. A. The Strategy of the Title Complex in the 
Poem by I. Burkin “Mini-Mono-Mani-Festo”. In: Vestnik kaluzhskogo uni-
versiteta. Seriya 2. Issledovaniya po filologii [The Kaluga University Bulletin. 
Series 2. Studies in Philology], 2023, no. 4 (6), pp. 66–71. Available at: https://
elibrary.ru/download/elibrary_56573135_73335854.pdf (accessed on June 1, 
2025). EDN: UHIJKM (In Russ.)

19.	Pushkin A. S. Polnoe sobranie sochineniy: v 16 tomakh [The Complete Works: 
in 16 Vols]. Moscow, Leningrad, The Academy of Sciences of the USSR Publ., 
1937–1959. (In Russ.)

20.	Rozin V. M. The Reality of “Nothing” as the Basis of Yu. M. Lermontov’s 
Artistic Thinking (Response to S. S. Neretina’s Novella “Lermontov: the 
Semantics of Repetitions”). In: Filosofiya i kul’tura [Philosophy and Culture], 
2022, no. 8, pp. 38–47. Available at: https://nbpublish.com/library_read_ar-
ticle.php?id=38681 (accessed on June 1, 2025). DOI: 10.7256/2454-
0757.2022.8.38681. EDN: VPYGIG (In Russ.)

21.	Taborisskaya E. M. Pushkin’s Ontological Lyrics of 1826–1836. In: Pushkin: 
issledovaniya i materialy [Pushkin: Studies and Materials]. St. Petersburg, 
Nauka Publ., 1995, vol. 15, pp. 76–96. (In Russ.)



92 Anna L. Sakharchuk

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Сахарчук Анна Леонидовна, аспирант 
кафедры русской и зарубежной лите
ратуры, Государственный универси
тет просвещения (ул. Фридриха 
Энгельса, д. 21, стр. 3, г. Москва Рос-
сийская Федерация, 105005); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-6378-686X; 
e-mail: sakharchukann@gmail.com.

Anna L. Sakharchuk, Graduate Stu-
dent of the Departments of Russian 
and Foreign Literature, State Univer-
sity of Education (ul. Fridrikha En-
gel’sa 21/3, Moscow, 105005, Russian 
Federation); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-6378-686X; e-mail: 
sakharchukann@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 31.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 12.01.2026
Принята к публикации / Accepted 13.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



© И. А. Кравчук, 2026

2026;24(1):93–120 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16262
EDN: QAZEJB

«Тюремный цикл» Н. С. Лескова  
в жанровом и историко-литературном аспекте  

(Лесков — Достоевский — Щедрин)
И. А. Кравчук

независимый исследователь 
(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация)

e-mail: kolesovan@gmail.com

Аннотация. В статье рассмотрены эстетические и идеологические осо
бенности очерка Н. С. Лескова «Страстная суббота в тюрьме», а также 
статей «За воротами тюрьмы» и «От М. Стебницкого», опубликованных 
в газете «Северная Пчела» весной 1862 г. и образующих единый, «тюрем
ный» публицистический цикл. Замысел цикла включал в себя принци
пиальную полемику со всей жанровой традицией, радикальное пере
осмысление жанровых клише и защиту творческой автономии писателя, 
его права писать без оглядки на принятые конвенции. Об этом свидетельствуют 
оригинальные описательные приемы, постоянно нарушающие читательские 
ожидания. Повествователь фокусируется на личных ассоциациях и мелких 
деталях, не связанных напрямую с темой тюрьмы. Лесков сознательно 
уходит от моральной оценки заключенных, опуская их предысторию 
и не отделяя их от людей по ту сторону тюремных стен. Он щедро прибегает 
к литературным цитатам и иронии в духе Гейне, подчеркивая субъектив
ный характер своих наблюдений. Такая техника резко противопоставляет 
Лескова двум наиболее ярким образцам жанра — «Губернским очеркам» 
М. Е. Салтыкова-Щедрина и «Запискам из Мертвого Дома» Ф. М. Достоев
ского. Сопоставительный анализ этих текстов показал отчетливый отказ 
Лескова как от объективации своего материала, так и от широких со
циальных, психологических или философских обобщений. В этом писатель 
не похож не только на своих великих предшественников, но и на много-
численных подражателей Достоевского, включая Н. С. Курочкина, посе
тившего те же места заключения, что и Лесков, совсем незадолго до публи
кации его очерка.
Ключевые слова: Н. С. Лесков, «тюремный цикл», жанр, очерк, записки, 
М. Е. Салтыков-Щедрин, Ф. М. Достоевский, «Губернские очерки», 
«В остроге», «Записки из Мертвого Дома»
Благодарность. Исследование выполнено за счет гранта Российского 
научного фонда (РНФ, проект № 24-18-00762 «Классики русской литературы 
второй половины XIX века: биографические "пересечения", критическая ре-
цепция и интертекстуальные связи», https://rscf.ru/project/24-18-00762/).
Для цитирования: Кравчук И. А. «Тюремный цикл» Н. С. Лескова 
в жанровом и историко-литературном контексте (Лесков — Достоевский — 
Щедрин) // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 93–120. 
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16262. EDN: QAZEJB



94 Igor A. Kravchuk

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16262
EDN: QAZEJB

The Prison Cycle by N. S. Leskov  
in a Genre, Historical, and Literary Context  

(Leskov — Dostoevsky — Shchedrin)
Igor A. Kravchuk

Independent Researcher 
(Saint Petersburg, Russian Federation)

e-mail: kolesovan@gmail.com

Abstract. The article examines the aesthetic and ideological features of N. S. Les
kov’s essay “Holy Saturday in Prison,” as well as the articles “Outside the 
Prison Gates” and “From M. Stebnitsky,” published in the newspaper “Severnaya 
Pchela” (“The Northern Bee”) in the spring of 1862, and forming a one whole, 
“prison” publicistiс cycle. The idea of the cycle included a fundamental polem-
ic against the entire genre tradition, a radical rethinking of genre clichés and 
the protection of the creative autonomy of the writer, his right to write without 
regard for established conventions. This is evidenced by the original descriptive 
techniques that continuously disrupt readers’ expectations. The narrator fo-
cuses on personal associations and small details that are not directly related to 
the prison theme. Leskov deliberately avoids a moral assessment of prisoners, 
omitting their background and not separating them from the people on the 
other side of the prison walls. He generously resorts to literary quotations and 
irony in the spirit of Heine, emphasizing the subjective nature of his observa-
tions. This technique sharply juxtaposes Leskov’s works with two of the most 
striking examples of the genre — the “Provincial Sketches” by M. E. Saltykov-
Shchedrin and “Notes from the House of the Dead” by F. M. Dostoevsky. 
A comparative analysis of these texts has shown Leskov’s clear rejection of both 
objectification of his material and broad social, psychological, or philosophical 
generalizations. In this, the writer is unlike not only his great predecessors, but 
also numerous Dostoevsky imitators, including N. S. Kurochkin, who visited 
the same places of detention as Leskov, very shortly before the publication of 
his essay.
Keywords: Nikolay Leskov, “prison cycle”, genre, essay, notes, Michael Salty
kov-Shchedrin, Fyodor Dostoevsky, “Provincial Sketches”, “In the Ostrog”, 
“Notes from the House of the Dead”
Acknowledgments. The research was carried with the financial support of the 
Russian Science Foundation (RNF, project number 24-18-00762, https://rscf.
ru/project/24-18-00762/).
For citation: Kravchuk I. A. The Prison Cycle by N. S. Leskov in a Genre, His-
torical, and Literary Context (Leskov — Dostoevsky — Shchedrin). In: Problemy 
istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, 
pp. 93–120. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16262. EDN: QAZEJB (In Russ.)



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 95

Очерк «Страстная суббота в тюрьме», а также тематически 
примыкающие к нему статьи «За воротами тюрьмы» 

и «От М. Стебницкого», опубликованные в газете «Северная 
Пчела» в апреле — мае 1862 г., не принадлежат к числу самых 
известных текстов Н. С. Лескова. Тем не менее для исследо
вателя они представляют определенный интерес. В них мо-
лодой писатель не только высказывался по актуальной теме 
судебной реформы, но и представлял свое творческое кредо. 
Полемика, которую Лесков вел с представителями власти, 
была, как мы надеемся показать в этой статье, еще и переосмы
слением публицистической оптики, полемикой с современной 
ему очерковой литературой.

Литературоведы не единожды подмечали цельность лес
ковского творческого пути. Его стилевые и идеологические   
тенденции оформляются с примечательной быстротой уже 
в ранней беллетристике (см.: [Столярова: 32–34], [Аннинский: 
21], [Поздина: 70]). В неменьшей степени это соображение при
менимо и к ранней публицистике Лескова — в особенности   
потому, что фактография и вымысел, документ и апокриф  
шли в его авторской практике рука об руку (см.: [Лужанов
ский], [Кучерская, Лифшиц: 506]). Тексты «тюремного цикла» 
не  занимают выдающегося места в наследии писателя, но при 
этом чрезвычайно наглядно демонстрируют и некоторые 
особенности складывавшегося лесковского метода, и его про
фессиональные амбиции в ранний период творчества.

Особенно ценным представляется сравнительный анализ 
выбранных текстов на фоне «Губернских очерков» (1856–1857) 
М. Е. Салтыкова-Щедрина, «Записок из Мертвого Дома» 
(1860–1862) Ф. М. Достоевского и ряда других работ, кото
рые будут упомянуты ниже. Кроме того, в нашей статье будут 
предложены некоторые уточнения и дополнения к коммен
тарию первого тома «Полного собрания сочинений» Н. С. Лес
кова (1996).

Очерк «Страстная суббота в тюрьме» публиковался в номе
рах 99, 101 и 104 за 14, 16 и 19 апреля 1862 г. соответственно. 
К этому времени Лесков был одним из самых авторитетных 
и востребованных авторов «Северной Пчелы», в значительной 
степени определял лицо обновленного медиа. «Знакомство 



96 И. А. Кравчук 

с передовыми статьями "Северной пчелы" по внутренним во
просам начиная с января 1862, — писала И. П. Видуэцкая, — 
наталкивает на мысль о том, что Лесков был либо автором, 
либо соавтором очень многих из них» [Видуэцкая: 787–788]. 
Издатель и редактор П. С. Усов стремился избавить «пчелку» 
от одиозной славы Булгарина и Греча, «создать авторитетную, 
респектабельную, космополитичную газету», «стараясь дви
гаться точно посередине между консерваторами и радикала
ми» [Кучерская: 133, 134]. Не связанный со столичной интелли
генцией, независимый в оценках и суждениях, «М. Стебницкий» 
прекрасно подходил на роль ведущего сотрудника. В скором 
времени такая политика газеты привела к репутационной 
катастрофе — ее, как хорошо известно, спровоцирует «пожарная 
статья» Лескова «Настоящие бедствия столицы», помещенная 
в № 143 от 30 мая 1862 г. Однако настоящих бедствий редак
ции пока ничто не предвещает.

В очерке «Страстная суббота в тюрьме» излагались впечат
ления автора от посещения арестантского отделения при 
Съезжем доме 3-й Адмиралтейской части и Петербургской го-
родской уголовной тюрьмы (Литовский замок). Тему подсказы
вало само время: страна ожидала судебную реформу, а читаю
щая публика была захвачена «Записками из Мертвого Дома». 
Публикация последних началась еще 1 сентября 1860 г. в газете 
Ф. Т. Стелловского «Русский Мир», где появились только 
первые четыре главы первой части, но уже зимой 1861-го 
Достоевский решил перенести печатание книги в собствен
ный журнал «Время»: публикация начнется в апрельской 
книжке [Летопись: 309, 316]. С февраля 1862 г. стала издавать
ся вторая часть: в № 1 появилась глава «Гошпиталь», в № 2 — 
«Продолжение» (главы II и III), в № 3 — «Акулькин муж», 
«Летняя пора» и «Каторжные животные». Следующие главы 
напечатаны в майской книжке, но она вышла в свет только 
3 июня, то есть уже после статей Лескова. 8 января того же года 
цензурное разрешение получит первое отдельное издание 
«Записок…», отпечатанное в типографии Э. Праца; 30 января 
и 6 июня — части I и II во втором отдельном издании, И. Ог
ризко [Достоевский; т. 4: 325].



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 97

Сегодня нам сложно представить, насколько сильное 
впечатление произвела книга Достоевского на современников. 
Мир каторги тогдашнему читателю был абсолютно незнаком. 
Эстетическое и моральное потрясение, вызванное картинами 
«Мертвого Дома», красноречиво передано в статье А. П. Ми
люкова, помещенной в редактируемом им журнале «Светоч» 
(1861, № 5). В глазах Милюкова, автор произведения — од
новременно и Ливингстон, и дантовский Вергилий1. Па
раллель между Достоевским и Данте закрепится в культурной 
памяти благодаря статье Герцена «Новая фаза в русской ли
тературе» (1864), где «Записки…» будут названы «страшной 
книгой, своего рода carmen horrendum2, которая всегда будет 
красоваться над выходом из мрачного царствования Николая, 
как надпись Данте над входом в ад». Картины каторжного 
существования Герцен назовет «фресками в духе Буонарроти» 
[Герцен; т. 18: 219].

Рожденная на границе художественного и документального 
повествования, книга Достоевского стала крупным явлением 
как в общественной, так и в литературной жизни эпохи. С одной 
стороны, «Мертвый Дом» побудил периодические издания 
чаще размещать материалы, посвященные преступности и по
ложению заключенных. С другой — Достоевский проложил 
дорогу остальным литераторам, живописавшим быт арестан
тов и ссыльных. Так, уже в 1861–1862 гг. Ф. Н. Львов, тоже быв-
ший петрашевец, публикует в «Современнике» «Выдержки из  
воспоминаний ссыльнокаторжного»3. Характерно, что основ
ной нарративный прием (передача своего опыта некоему лите
ратурному герою) Львов явно заимствовал у Достоевского. 
Таким же непосредственным свидетельством стали очерки 
еще одного бывшего петрашевца Ф. Г. Толля «Из записок мо-
его сосланного приятеля. 1850 год» (Современник. 1863. № 4. 
С. 355–372). Вероятно, в том же ряду следует рассматривать  

1  Милюков А. П. Записки из Мертвого Дома. Ф. Достоевского (Время. 
Книжка IV) // Светоч. 1861. Кн. 5. С. 28–29.

 2 песня, наводящая ужас (лат.).
3  Львов Ф. Н. Выдержки из воспоминаний ссыльнокаторжного // 

Современник. 1861. Т. 89. № 9. Отд. I: Словесность, науки и художества. 
С. 107–127 (гл. І–ІІ); 1862. Т. 91. № 1. Отд. I: Словесность, науки и художества. 
С. 205–240 (гл. ІІІ–V); № 2. Отд. І. С. 643–662 (гл. VІ).



98 И. А. Кравчук 

письма декабриста М. С. Лунина (1788–1845). Отправленные 
из сибирской ссылки еще в конце 1830-х гг., письма эти были 
частично опубликованы в шестой книге альманаха Герцена 
и Огарева «Полярная звезда» (1861) вместе с другими мемуа-
рами политического заключенного — «Воспоминаниями 
о Кронверкской куртине» Н. Р. Цебрикова (1800–1866) (поме
щены анонимно). Размышления Лунина о плачевном положе
нии каторжников, унизительных и уродующих наказаниях 
очевидным образом воспринимались в контексте современной 
для читателя публичной дискуссии4.

Гораздо чаще (по вполне понятным причинам) в русской 
периодике появлялись материалы об отечественных и за
граничных местах лишения свободы, составленные сторон
ними наблюдателями: командированными чиновниками, 
путешественниками, журналистами. Один из ранних образ
цов такой публицистики — обстоятельный очерк Н. Г. Фро
лова (1812–1855) «Исправительные тюрьмы в Швейцарии» 
(1847). Скрупулезное описание внутреннего устройства, рас
порядка и управления швейцарских тюрем снабжено фило
софским и историческим экскурсом: автор касается того, как 
постепенно гуманизировались представления об уголовном 
наказании, как пробивала себе дорогу и менялась концепция 
исправления преступников5.

В том же духе будут выдержаны отрывки из сочинений 
правоведа, чиновника особых поручений при управляющем  
Морского министерства К. Я. Яневича-Яневского (1827–1902), 
опубликованные осенью 1862 г. в «Морском сборнике»6. Здесь 
находим характерную критическую ремарку:

4  Из писем М. Лунина (с французского) // Полярная звезда на 1861 год. 
London: Trübner & C°, 1861. Кн. 6. С. 54–55.

5  Фролов Н. Г. Исправительные тюрьмы в Швейцарии // Современник. 
1847. Т. 5. № 9. Отд. II: Науки и художества. С. 1–40.

6  См.: [Яневич-Яневский К. Я.] Общий обзор литературы исправительных 
наказаний и военно-исправительных тюрем за границею (Извлечение 
из письма действительного статского советника Яневича-Яневского) // 
Морской сборник. 1862. Т. 62. № 9. Ч. ІІІ: Неофициальная. С. 89–96; [Яневич-
Яневский К. Я.] Извлечение из письма действительного статского советника 
Яневича-Яневского по порученному ему исследованию о тюрьмах 
и тюремном заключении // Морской сборник. 1862. Т. 62. № 10. Ч. ІІІ: 
Неофициальная. С. 315–324.



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 99

«Теперь всякий, и призванный и непризванный, считает себя 
вправе и даже поставляет своим долгом заявить свое мнение, 
подать свой голос в деле, касающемся нравственного исправления 
и улучшения судьбы людей, которых страсти, пороки, а иногда 
и обстоятельства жизни сделали или готовы сделать преступ-
никами закона»7.

Лесков в «Страстной субботе…», безусловно, опирался 
на художественные и идейные достижения Достоевского. 
В то же время мы, по-видимому, можем указать еще на два 
значимых претекста. Прежде всего, это «Губернские очерки» 
М. Е. Салтыкова-Щедрина (глава «В остроге»). Очевидно, 
именно у Щедрина Лесков заимствовал общую компози
ционную рамку: герой-рассказчик, движимый, вероятно, 
взятыми на себя обязательствами и, несомненно, пытливым 
умом, узнает нравы арестантов, последовательно перемещаясь  
между отделениями тюрьмы. Конструкция тюрьмы оказы
вается конгруэнтна не только структуре повествования, но  
и устройству социальной лестницы. В том и другом случае ге-
рою требуется провожатый: у Щедрина это милосердный 
и простодушный крутогорский чиновник Яков Петрович; 
у Лескова — директор тюремного комитета «Петр Семено
вич Л.», т. е. реальное лицо: один из директоров Петербургского 
комитета Общества попечительного о тюрьмах, бывший  
редактор газеты «Русский Инвалид» П. С. Лебедев (1816–1875).

В то же время подходы Щедрина и Лескова к изучаемым 
явлениям довольно существенно между собой различаются. 
В центре щедринского повествования — характеры и судьбы 
арестантов до попадания в острог. Для повествователя важ
но разглядеть в заключенном некогда свободного человека 
с индивидуальными чертами. Обезличивающая обстановка  
тюрьмы находится в явном противоречии с натурой человека:

«…однообразие и узкость форм, в которые насильственно 
втиснута здесь жизнь, давит и томит душу. Чувствуется, что 
здесь конец всему, что здесь не может быть ни протеста, ни борь-
бы, что здесь царство агонии, но агонии молчаливой, без хрипения, 
без стонов…» [Салтыков-Щедрин; т. 2: 336].

7  [Яневич-Яневский К. Я.] Общий обзор литературы исправительных 
наказаний… С. 90.



100 И. А. Кравчук 

Своего читателя Щедрин знакомит со своеобразной «диа
лектикой тюрьмы»: это и слепок, срез социума, и полностью 
автономный мир, собрание девиаций, исключений. Здесь 
со всей ясностью проявляет себя парадоксальный изоб
разительный метод, отличавший всю щедринскую книгу. 
«Именно отказ от типизации, — пишет К. Ю. Зубков, — абсо
лютная уникальность индивидуальностей героев, составлял 
для современников наиболее заметную особенность "Губерн
ских очерков"» [Зубков: 189]. Важно уточнить, что «отказ от  
типизации» предполагает не отказ от каких-либо обобщений, 
но отказ от клишированных подходов, освященных автори
тетом «натуральной школы». Аудитории Щедрина предстояло 
заново вырабатывать критерии анализа, заново прочерчивать 
связи между литературными персонажами и социальными  
типажами, интерпретировать характеры и мотивы поступков.

По большому счету, описание острога подменено анализом 
человеческой психологии и социальных конфликтов. Между  
героями и средой проведена резкая черта, но эта черта — со
вершенные ими поступки, а отнюдь не границы острога. Не
даром А. В. Дружинин, комментируя название этой главы, 
писал:

«…пусть читатель не пугается заглавия: в этой главе не найдет 
он ничего вопиющего и раздирательного»8.

Если «Мертвый Дом» — ад, то крутогорский острог — чистилище 
или лимб, остановка между прошлым и будущим, в котором 
одних ожидает гибель, других — искупление. Внутренняя жизнь 
острога, за редким исключением, остается пугающей загадкой:

«Проникнуть в эту жизнь, освоиться с ее маленькими интереса
ми — нет почти никакой возможности. Надо быть или очень бла-
годушным, или очень хитрым человеком, чтобы овладеть до-
верием людей, которые имеют свои причины, чтобы на всякую та-
кого рода попытку смотреть подозрительно, как на попытку 
воспользоваться этим доверием в ущерб их интересам» [Салты
ков-Щедрин; т. 2: 336].

8  Дружинин А. В. «Военные рассказы графа Л. Н. Толстого». СПб., 
1856. — «Губернские очерки» Н. Щедрина («Русский вестник», 1856, № 16 
и 18) // Дружинин А. В. Прекрасное и вечное. М.: Современник, 1988. 
С. 239.



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 101

Примечательно, что глава «В остроге» включает в себя рас-
сказ «Аринушка», где один и тот же сюжет разворачивается 
сначала в предсмертном видении умирающей героини, а за
тем — в восприятии остальных персонажей. Даже столь слож
ный умозрительный эксперимент оказывается проще, нежели 
изучение повседневного быта острога. Это тем более удиви
тельно, если вспомнить, что как раз в свою бытность вятским 
чиновником писатель, как подчеркивает его биограф, «начал 
последовательно добиваться прежде всего улучшения быта 
заключённых», входя в мельчайшие его подробности [Дмитрен
ко: 134]. И все же, имея представление о буднях острога, Щед
рин предпочел использовать его лишь в качестве фона или 
линзы для исследования иных общественных проблем.

Совершенно иначе к теме тюрьмы подходил Лесков. С са
мого начала он ясно формулирует свой авторский интерес. 
Вспоминая статью Диккенса «Публичные казни» (1849), писа
тель замечает:

«…Чарльз Диккенс описывает, как вешают человека и как ре-
вет безумная толпа, наблюдающая его предсмертные вздрагивания, 
а я просто хочу записать: как в страстную субботу 1862 года рус-
ские люди, сидящие в петербургских тюрьмах, ожидали светлого 
праздника» [Лесков: 466].

Обратим внимание на эту формулировку: не преступники, 
не арестанты, а просто «русские люди, сидящие в петербургских  
тюрьмах».

За тридцать с лишним лет до Лескова в романе Ф. В. Булга
рина «Иван Выжигин» (1829) тюрьма описывалась так:

«Три недели я провел в заключении, в обществе с виновными 
и злополучными. Видел унижение человечества и несчастную 
добродетель; видел пороки и слабости и не хочу их описывать. 
Пусть мрачная завеса покрывает это убежище горести. <…> 
Предоставляю человеку с сердцем, закаленным на поприще 
опыта, с душою, охлажденною от соткновения с пороком, пред
ставить в живой картине внутренность тюрьмы. Верное изоб
ражение нравов существ, исторгнутых из общества, может быть  
поучительным, но оно всегда будет отвратительно, и я не хочу 
возбуждать ни в ком омерзения к человечеству…» [Булгарин: 
332].



102 И. А. Кравчук 

Диссертация Е. Ю. Калесник, посвященная публицистике 
Лескова 1860-х гг., содержит наиболее полный и глубокий на  
сегодняшний день анализ «тюремного цикла». Исследователь
ница подчеркивает «нейтральность» лесковского повество
вания, «репортажный или фотографический метод» письма, 
лаконичность словесных портретов [Калесник: 195–196]. 
Действительно, писатель старательно избегает любых экзо
тических деталей, избыточных сведений о преступниках  
и их преступлениях, психологических спекуляций и бел
летристических штампов. Суть «фотографического метода» 
в том, что рассказчик не знает и, что важнее, отказывается 
знать о предмете больше, чем видит и слышит лично. Боль
ше того, Лесков, с его любовью к подробностям и микро
сюжетам, демонстративно отклоняет любую возможность 
украсить повествование колоритными отступлениями.

К примеру, по дороге в уголовную тюрьму Л. рассказывает 
«Стебницкому» о русской сестре милосердия, которая в годы 
Крымской войны влюбилась в англичанина и уехала с ним 
в Лондон. Взаимные чувства быстро угасли, девушка «сде
лалась мормонкою и, наконец, пробираясь назад в Россию, 
задержана в Германии как беспаспортная». Другой человек, 
о котором рассказал Л., — русский офицер, «человек извест
ной фамилии, содержавшийся за бродяжничество в Турине» 
[Лесков: 478]. Повествователь относит этих задержанных 
к «тем непоседным натурам, которым везде "не по себе". Они 
все собираются вширь да вдаль, пока судьба не осадит их 
в каком-нибудь тесном углу, из которого они выходят уже 
совсем озлобленными, но зато с более определенными стремле
ниями и с окончательной неспособностью к скромной доле» 
[Лесков: 478].

Кажется, намеченную мысль можно развернуть, ведь речь 
идет о типе, которым Лесков интересовался. Не из таких ли 
«непоседных натур» происходит главный герой рассказа 
«Овцебык»? Но автор будто одергивает себя:

«История обоих арестантов очень любопытна и назидательна, 
но право излагать ее принадлежит не мне» [Лесков: 478].



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 103

Возможно, не чуждый литературным занятиям П. С. Лебедев  
сможет не хуже рассказать об этих людях? Однако Лесков 
заставляет в этом усомниться:

«О туринской тюрьме Л. отзывается очень невыгодно: арестан
ты в ней помещаются очень тесно, спят на соломе и питаются 
одним хлебом. Слушая любопытные рассказы Л., я не заметил, 
как лошади остановились перед большим серым зданием пе
тербургской уголовной тюрьмы» [Лесков: 478].

В этих словах, которыми завершается первая часть очерка, 
угадывается авторская ирония: слишком велик контраст меж-
ду интригующей экспозицией и будничным сообщением 
о соломе на полу туринской темницы9.

Лесков не просто прозаизирует тюрьму, лишая ее экзотиче
ских, инфернальных, отталкивающих черт, — он размыва-
ет границу между тюрьмой и волей. Достаточно сравнить 
список злодеяний, которые совершают персонажи, с изощрен
ными и дикими преступлениями героев Щедрина и Достоев
ского. Так, в арестантской мы встречаем двух помешанных, 
мальчика, больного куриной слепотой и задержанного за бро-
дяжничество, избитого кем-то чиновника, трех проституток, 
мальчика, «сгубившего пашпорт», торговца с поддельным 
векселем, пару мещан «по оговору воровства». В одиночных 
камерах мы видим фальшивомонетчиков, мужчин, аресто
ванных за гомосексуальную связь, ротмистра, подозреваемого 
в подлогах, полицейского, поставившего подпись под фаль
шивым документом, и т. д. Мы не находим историй, подобных 
истории Гараньки, Колесова или обвиняемого «по делу о ба
рышнях», убитых за «пять целковых».

В жизни Лескова был недолгий опыт работы криминальным 
следователем в Киеве в 1860 г. Встретив спустя два с половиной года 
под арестом в 3-й Адмиралтейской части бывшего полицейского 
сыщика, писатель ничем не выдает в себе его коллегу. В курьезное 
дело о подписании подложных документов автор не вникает, 
зато тут же обращает внимание на другое:

«Он начал о чем-то просить Л., я подошел к столику, на котором 
лежали книги и газеты. Тут была "Монфермельская молочница", 

9  О дурном литературном реноме Лебедева см.: [Соколов: 300].



104 И. А. Кравчук 

несколько переводных романов Поль де Кока, аккуратно сложен
ные номера "Искры" за 1862 год, два номера "Иллюстрации" 
и номер "Петербургских ведомостей"» [Лесков: 475].

Внимательный читатель заметит, что в этот фрагмент вкра
лась ошибка: ведь роман «Монфермельская молочница» (1827) 
тоже принадлежит перу корифея «фривольной литературы» 
Поля де Кока, причем является одной из самых известных его 
вещей. Так, в повести В. А. Соллогуба «Тарантас» (1845) вла
димирский книгопродавец предлагает Ивану Васильевичу 
новый перевод этой «важнейшей, по его словам, книги»10. 
Легкая французская книжка с анекдотическим шлейфом, по
пулярная периодика, отсутствие ярко выраженных партийных 
пристрастий — все это делает фигуру незадачливого поли
цейского понятнее и ближе.

Общеизвестным стал следующий фрагмент, введенный 
повествователем как будто в связи с любовной драмой осуж
денного ротмистра. История человека, сломавшего жизнь себе 
и любившей его прекрасной и талантливой женщине, вновь 
передается Лесковым в самом сжатом виде. Зато после этого 
писатель пускается в пространное рассуждение о том, по
чему так редка гармония в супружеских отношениях, почему  
такие люди, как Тарас Шевченко, оканчивают свои дни в гне
тущем одиночестве, а кто-то, наоборот, терпит брань и упре
ки от близкого человека, примиряется с несчастливым браком. 
Лесков оставляет открытым вопрос, виноват ли в этом слепой 
фатум или безволие человека.

Этот проникновенный монолог справедливо считают 
автобиографическим. Известно, что первый брак Лескова 
окончился безобразными публичными скандалами, гибелью 
первенца и психическим расстройством жены11. При всей 
справедливости этого наблюдения, повествовательная тех-
ника лесковского очерка заставляет увидеть в этом месте 
и что-то большее, чем затаенную боль писателя, случайно 
вырвавшуюся на поверхность произведения. Читателю вновь 
предлагается забыть об уголовном деле ротмистра. Этот 
персонаж внезапно оказывается героем сентиментальной 

10  Соллогуб В. А. Повести и рассказы. М.; Л.: Гослитиздат, 1962. С. 184.
11  См.: [Лесков А. Н.: 162–167], [Кучерская: 84–86].



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 105

повести. Лесков подчеркивает опрятную обстановку его ком
наты, почти уютную, если забыть, что речь идет о тюремной 
камере. Намек на давнее знакомство с историей жизни супругов 
(повествователь якобы узнал ее еще в прошлом году «от г-жи 
К-й»), рассуждение, даже в глазах неподготовленного читателя 
окрашенное чем-то личным, снова ломают социальную сте
ну между законопослушным подписчиком «Северной Пчелы» 
и несчастным офицером. С этой же целью Лесков сгущает 
цитатный фон, создавая общий культурный контекст: в ход 
идут упоминания герценовского доктора Крупова, приводи
мые по памяти строки Шевченко, ссылка на авторитет Белин-
ского. Даже открывает рассуждение о несчастных браках 
цитата из «Горя от ума»:

«Ах, амур проклятый!» [Лесков: 476].

Об арестантах, привлеченных к общественно полезному  
труду, — сапожниках, пекарях, поварах — Лесков пишет вовсе 
как о простых ремесленниках. Даже встречая на церковной 
службе группу убийц, автор остается верен первоначальному 
замыслу.

В «Записках из Мертвого Дома» герой-повествователь Го-
рянчиков признается, что опыт пребывания на каторге научил 
его тоньше разбираться в природе зла, оценивать человеческие 
пороки подчас с непривычной стороны:

«Потом я во многом изменился в моем взгляде даже на самых  
страшных убийц. Иной и не убил, да страшнее другого, который 
по шести убийствам пришел» [Достоевский; т. 4: 96].

В «Губернских очерках» нравственное уродство убийц из  
крестьянской среды подчеркивается их искренним или при
творным равнодушием к содеянному, их детски простодушной 
ложью, порой принимающей гротескный, юмористический 
вид.

«— Ну, а как же утопленник-то очутился с связанными на
зади руками?

— Ничего я об этом, ваше благородие, объяснить не могу… 
Это точно, что они перед тем, как из лодки им выпрыгнуть, 
обратились к товарищу: "Свяжи мне, говорит, Трофимушка, 
руки!" А я еще в ту пору и говорю им: "Христос, мол, с вами, 



106 И. А. Кравчук 

Аггей Федотыч, что вы над собой задумываете?" Ну, а они не  
послушали: "Цыц, говорит, собака!" Что ж-с, известно, их дело 
хозяйское: нам им перечить разве возможно!» [Салтыков-Щедрин; 
т. 2: 343].

Совсем иначе выглядят «душегубцы» Лескова:
«В углу направо стоит семь, а налево, кажется, пять человек 
арестантов, закованных в кандалы. Это убийцы. В углу направо 
стоят два человека, приговоренные к наказанию плетьми через 
палача, одному назначено 65 ударов, другому что-то меньше. 
Лица есть очень молодые и совершенно симпатичные. Глядя 
на этих людей, из которых один плакал, я не чувствовал себя 
в обществе злодеев con amore. Мне они казались людьми, 
не умевшими управлять своими страстями, людьми, сбитыми 
с прямого пути и дошедшими до нравственного бессилия, но от
нюдь не кровожадными зверями, не злодеями вроде учителя 
в "Парижских тайнах" или вроде субъекта, которого я после 
встретил в одном секретном каземате. <…> Все эти несчастные 
придерживали руками цепи, чтобы они не заглушали церков
ного чтения» [Лесков: 484].

Таким образом, трактовка Лесковым тяжких преступлений  
равно удаляется и от социологического детерминизма («тео
рия среды»), и от чрезмерной «психологизации», непременно 
предполагающей в убийце ужасную тайну, темную страсть, 
духовную патологию. Один из лейтмотивов литературы о ка
торге — мотив напрасно растраченных сил. Этой концепции 
в лесковском цикле противопоставлена мысль о преступлении 
как о проявлении бессилия, о сдаче запутавшегося человека 
на произвол судьбы и случайной страсти.

Изобразительный метод Лескова обнаруживает себя и в эпи
зодах, посвященных фигурантам по-настоящему громких 
процессов, отлично знакомых подписчикам «Северной Пче
лы». Один из них — некто Караханов. Поселившись в Петер
бурге по поддельным документам, он выдал себя за богатого 
аристократа, вошел в доверие к титулярному советнику За
кревскому и предложил тому выгодно вложить деньги в агент
ство по железнодорожным перевозкам. Для заключения сделки, 
по словам Караханова, требовалось не менее 140 000 рублей 
наличными. Соблазнившись предложением, Закревский поехал 



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 107

в Москву к приятелю, коллежскому асессору Дарагану, и по
просил у того денег взаймы. Дараган выдал требуемую сумму 
пятипроцентными банковскими билетами на имя своей жены, 
после чего Закревский отвез их своему «компаньону» в Петер
бург. Караханов присвоил деньги себе, подделав подпись жены 
чиновника и переписав билеты на свое имя, а затем сам при
ехал к Дарагану и попросил еще 400 000 рублей. Вскоре после 
этого и он, и Закревский были арестованы12. Дело Караха
нова было громким, его освещали «Северная Пчела», «Век», 
«Русское Слово». Лесков же упоминает этого человека между 
прочим, словно не питая к нему особого интереса [Лесков: 
496, 498]:

«В благородном отделении нет особенно характерных лиц, 
все точно с Невского проспекта. Караханов в этом случае со
ставляет резкое исключение, зато он и далеко виден в своей 
азиатской сбруе» [Лесков: 498].

Еще большей знаменитостью был арестант, использовав
ший фамилию Сипко, — предводитель крупной шайки: «Не  
считая разных подделанных векселей, паспортов и других  
мошенничеств, совершенных этим отборным обществом, 
у них было приготовлено депозиток двадцатипяти- и десяти
рублевых на тридцать пять тысяч…»13. Не менее десяти лет 
подряд Сипко разъезжал по разным российским городам, 
выдавая себя за разных лиц, занимаясь мошенничеством 
и кражами. Несколько раз его арестовывали за воровство 
и бродяжничество, но он сбегал и никогда не открывал своего 
настоящего имени. Он успел побывать отставным подпору
чиком Скорняковым, солдатским сыном Александром Не
чаевым и даже австрийским графом Мошинским, убившим 
на дуэли некоего поручика Сигизмунда Сапегу и бежавшим 

12  Русское Слово. 1861. № 10. Смесь. С. 34–35. Полную информацию 
об обстоятельствах произошедшего см.: ЦГИА СПб. Ф. 2271. Оп. 1. Д. 137: 
Материалы по делу о краже денег К. Я. Закревским и Карахановым 
у Дараган (объяснение, отношения, акт, выписки из журналов и др.). 
Копии, выданные поверенному Дараган М. С. Усову. 23.03.1861 — 14.12.1867. 
120 л.

13  Моллер Е. А. Общественная жизнь в Петербурге // Русское Слово. 
1860. № 4. Смесь. С. 151–152; Петербургские заметки // Библиотека для 
Чтения. Т. 159. 1860. Май. Современная летопись. С. 39–43.



108 И. А. Кравчук 

с его деньгами в Россию. Фамилия «Сипко» тоже оказалась 
вымышленной. Сбежав из московского острога в 1859 г., зло
умышленник оказался в Тверской губернии, где посватался 
к дочери одной из помещиц, выдав себя за некоего капитана 
Сипко, владельца богатых имений в Подольской и Полтавской  
губерниях. Женившись, он под разными предлогами присвоил 
все сбережения жены и продал принадлежавший ей лес. 
В Петербурге жулик пытался получить у одного из акционер
ных обществ крупную сумму якобы на разведение трюфелей 
в Подольской губернии, одновременно уговаривая жену окон
чательно продать свое имение. В марте 1860 г. деятельность 
Сипко была раскрыта, а сам он был арестован в Туле.

Выяснить его личность так и не удалось. Дело Сипко вы
звало ажиотаж столичной публики:

«Всякий раз, как привозят его из тюрьмы в полицию для до
просов, у  подъезда всем известного здания в  Морской14 
увидите поря<до>чную массу народа, интересующегося этою 
личностью…»15.

Обманщик и циник, Сипко вызывал любопытство, но  
никак не сочувствие. Одни сравнивали его с Кречинским16, 
другие, очевидно преследуя нравоучительные цели, стреми
лись развенчать образ талантливого плута. Характерен сло
весный портрет преступника, набросанный «Иллюстрацией»  
В. Р. Зотова:

«Физиономия преступника не отличается ничем особенно  
типичным: она не бросается в глаза ни умным выражением, 
ни жесткими чертами. Сипко — росту небольшого; фигурка 
непрезентабельная, скорее, мизерная, тщедушная, чем герой
ская. Зато Сипко большой краснобай и любит порисоваться <…>. 
Особенно противен цинизм его в рассказах о женитьбе на не
счастной девушке <…>. Сипко пренаивно сказал: "Я увлекся!" 
Хорошо увлечение!»17.

14  Дом обер-полицмейстера (Большая Морская ул., 24; совр. 22).
15  <Зотов В. Р.> Письма из Петербурга // Иллюстрация. Всемирное 

обозрение. 1860. Т. V. № 117. 5 мая. С. 274.
16  Петербургские заметки. С. 43.
17  <Зотов В. Р.> Письма из Петербурга. С. 274.



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 109

Лесков не оправдывает Сипко, но, как и в случае с Домной 
Платоновной в «Воительнице» (1866), рисует его облик достаточно 
отстраненно:

«Он человек заметно умный и не без дарований, но заметно так-
же, что интересы его в тюрьме частию слишком сосредоточились 
на себе, частию измельчали: он говорит о мелочных тюремных 
интригах, о Караханове, о других и в разговоре с Л. выразил 
сожаление к одному подсудимому. Коснувшись этого предмета, 
он взглянул на нас и, поправившись на кровати, прибавил: "Что ж! 
ведь никто не поверит, что у Сипко есть сердце?"» [Лесков: 500].

Обобщая, можно сказать, что в очерке Лескова с гораздо боль-
шей последовательностью реализуется принцип, заявленный 
еще некогда Щедриным:

«…и самый страшный злодей возбуждает наше сожаление, коль 
скоро мы видим его в одежде и оковах арестанта. Нам дела нет 
до того, что такое этот человек, который стоит перед нами, 
мы не хотим знать, какая черная туча тяготеет над его совестью, — 
мы видим, что перед нами арестант, и этого слова достаточно, 
чтоб поднять со дна души нашей все ее лучшие инстинкты, всю 
эту жажду сострадания и любви к ближнему, которая в самом 
извращенном и безобразном субъекте заставляет нас угадывать бра-
та и человека со всеми его притязаниями на жизнь человеческую 
и ее радости и наслаждения» [Салтыков-Щедрин; т. 2: 336].

В начале статьи мы говорили о двух претекстах «тюремного 
цикла», заслуживающих быть учтенными при анализе. Поми
мо «Губернских очерков», это небольшая заметка Н. С. Куроч
кина (1830–1884), напечатанная в газете «Русский Мир» под 
псевдонимом Н. Новоспасский. Текст этот ценен в тематическом 
и жанровом отношении. Это одновременно один из первых 
отзывов на «Записки из Мертвого Дома» и отчет о посещении  
той же уголовной тюрьмы, которую в скором будущем посетит 
и «М. Стебницкий». Как и Лескова, литератора будет сопровож
дать Лебедев — в передовице «Русского Мира» его фамилию 
обнародуют.

Сопоставление двух текстов необычайно ярко выявляет 
оригинальность лесковской манеры. Что же касается Куроч
кина, то он явно идет по пути наименьшего сопротивления, 



110 И. А. Кравчук 

неловко подражая Достоевскому и воспроизводя стандартный 
набор клише:

«…я имел случай видеть вблизи внутреннюю жизнь <…> одно
го из тех мертвых углов, за тяжелыми воротами которых 
начинается для несчастных первое действие грозной драмы, 
последние сцены которой с таким ужасом правды описа
ны г. Достоевским!.. <…>

Увольняю читателей от подробного описания личных моих 
ощущений. Первое впечатление острога для человека, судьба 
которого заботливо охраняла от мрачных картин этого рода, 
может быть передано уже конечно не фельетонною статьею, 
а разве кистью Рембрандта или сжигающими душу терцетами 
Данта… Одна привычка может только уменьшить это впечатле
ние: личности, самые развитые, дело жизни которых ставит 
в необходимость частого или даже постоянного обращения 
в этих мертвых местах, теряют в некоторой степени ту живую 
восприимчивость, которая в минуту первого впечатления гра-
ничит с болезненностью…»18.

Последний процитированный пассаж явно ближе не к Дос
тоевскому, а к «Ивану Выжигину». Словно торопясь, Курочкин 
перебирает типичные приемы описания арестантов, в первую 
очередь, эксплуатируя контраст рутины и преступления: воры 
и убийцы, конечно, поражают автора своим спокойствием, 
не выдающим ни скорби, ни укоров совести. Часто арестанты 
видятся автору «отупелыми», деланно веселыми, напускающими 
на себя молодецкий вид. Под явным влиянием Достоевского 
Курочкин записывает:

«…особенно поражает один старичок, ударивший ножом сво
его гостя во время какой-то ссоры… по внешности это человек 
чрезвычайно кроткий и при взгляде на него делается почти 
непонятно, как мог он решиться на такое преступление?..»19.

При упоминании Сипко журналисту было, по всей види
мости, важно сохранить интерес к его фигуре, но при этом 
засвидетельствовать физическую и духовную деградацию 
афериста:

18  Новоспасский Н. <Курочкин Н. С.> Петербургская летопись // 
Русский Мир. 1861. № 4. 14 января. С. 81.

19  Там же. С. 83.



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 111

«Это слабый, хилый, опустившийся и больной человек — 
выражение лица холодное, хитрое и неприятное, но говорит 
он очень умно, хотя и парадоксально»20.

Стремясь завершить свой репортаж на мажорной ноте, 
Курочкин хвалит тюремное ведомство за высаживание цве
тов, обучение заключенных грамоте и устройство библиотек, 
а также призывает улучшить питание, вентиляцию и гигиену, 
ведь «не должно забывать, что преступники — люди!»21.

Нет ни малейшего сомнения, что зарисовку «Русского Ми
ра» Лесков читал. Содержательно писатель вряд ли мог спорить 
с ее основными выводами. Он и сам критиковал гигиениче
ские условия в 3-й Адмиралтейской части: писал, что арес
тованные едят щи и кашу из общей деревянной посуды, ко
торую, судя по всему, еще и не моют. Вместе с тем, как мы уже 
понимаем, сложно представить себе что-либо более далекое 
от стиля Курочкина, чем стиль Лескова.

Следующий очерк, озаглавленный «За воротами тюрьмы 
(Окончание рассказов о Страстной субботе)», был опублико
ван в № 110 от 20 апреля. В нем Лесков как будто отходит 
от прежней манеры, обращаясь к анализу официальных дан
ных. В тексте приводится таблица продовольствия, отпу
щенного арестантам накануне христианского праздника, 
с указанием точного количества крупы, муки, масла, грибов, 
капусты, говядины и т. д. Голая конкретика: факты, цифры, 
практические предложения. Однако отделение этого текста 
от предыдущего лишь усиливает запрограммированный 
писателем эффект: мы будто знакомимся с жизнью обык
новенной хозяйственной единицы, где уже точно нет никаких 
пропащих душ, не говоря о типах Достоевского. Это впечат
ление усиливается благодаря открывающему статью эпизоду 
встречи Стебницкого и Лебедева с неким бывшим заключен
ным, который регулярно приносит нынешним арестантам 
еду в память об испытанных им самим лишениях. Этот визи
тер — юноша, просидевший два года только за то, что его 
насильно оскопили. Несчастного человека подозревали 
в злостном сектантстве.

20  Новоспасский Н. <Курочкин Н. С.> Петербургская летопись. С. 83. 
21  Там же. С. 84.



112 И. А. Кравчук 

Очерки Лескова вызвали энергичный протест пристава 
исполнительных дел 3-й Адмиралтейской части Харламова. 
Харламов написал раздраженное письмо в редакцию «Северной 
Пчелы», напечатанное в № 116 за 1 мая. Автор письма оказался 
невосприимчив к тонкостям литературной тактики Лескова, 
язвил над выраженным в начале «Страстной субботы» желани
ем «показниться», упрекал его в поверхностных дилетантских 
суждениях и легкомысленном тоне, не подходящем к предмету:

«…предмет, который вы избрали для описания, заслуживал бо-
лее опытности и большей точности, чем показали вы. <…> Если 
вы пожаловали в арестантскую из любопытства, имея в виду 
набрать материалов для журнальной статьи, то поступили пре
ступно: тюрьма не зверинец, и арестант не кукла, которую мож-
но повертывать по желанию»22.

В письме содержались и более серьезные обвинения (раз
глашение личной информации). И все же для нас более суще
ственными оказываются жалобы Харламова на «игривость» 
и «юмор» Лескова, а также на его нежелание осветить из
бранную тему всесторонне, используя документы:

«Не уважая своего труда, г. Стебницкий не показал уважения 
и к общественному мнению, на суд которого под серьезным 
названием представил легкий рассказ, основанный на разгово-
рах арестантов, рассказ, опровергаемый положительными, 
официальными фактами»23.

Лесков не отказал себе в удовольствии ответить Харламову, 
а заодно вновь испробовать свой подход. 7 мая 1862 г. в № 122 
печатается короткая заметка «От М. Стебницкого», где писатель 
делится с приставом своим кредо:

«…я не собирался составлять доклад, а намерен был расска-
зать то, что видел и слышал, а не то, что пишет у себя г. Харламов 
и tutti frutti24. Г. Харламов, будь он более знаком с значением 
литературы, вероятно, понял бы, что нам нет дела потчевать пуб
лику чиновничьими сочинениями, а мы рассказываем о вещах  

22  Харламов. К издателю «Северной Пчелы» // Северная Пчела. 1862. 
№ 116. 1 мая. С. 463.

23  Там же.
24  все остальные (ит., перен.) .



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 113

то, что нам в них представляется, не принимая на себя никакого 
обязательства отвечать за всякое слово, которое мы слышали 
и которое со слуха записываем и передаем обществу посредст
вом печати. Мы, слава Богу, не следователи и не ревизоры…» 
[Лесков: 519].

Вернемся к полемике Лескова и Харламова. Будто потеша-
ясь над серьезным тоном пристава, писатель подкрепляет 
свои заявления о прерогативах литературы цитатой из поэмы  
Генриха Гейне «Атта Тролль» (1841) в переводе Д. И. Писарева 
(1860):

«…в силу нашей неофициальности, во всех странах просвещенного  
мира нам предоставлено безвредное право

Излагать свои воззренья
На политику министров,
Возвышенье мореходства,
Умножение таможен,
Урожай обильный репы
И вражды различных партий» [Лесков: 519–520].

В остальных частях статьи Лесков, не стесняясь, глумится 
над претензиями пристава, атакуя того сразу по двум направ
лениям. Во-первых, продолжая апеллировать исключительно 
к художественной литературе (в ход идут цитаты из «Евгения 
Онегина», а также строчка из стихотворения романтика 
Э. И. Губера «Стремление» (1831) «Земля человеку — и мать, 
и темница»25). Во-вторых, писатель обращается к народной  
речи и бытовому здравому смыслу. В частности, когда Хар
ламов говорит, что вверенное ему учреждение некорректно 
именовать тюрьмой с юридической точки зрения, Лесков 
парирует:

«Это там у них по бумагам может значиться как угодно, а для 
нас, людей простых, всякое место, где человек лишен воли, — 
тюрьма, и в некотором смысле даже весь свет тюрьма» [Лесков: 
520].

Дразня Харламова при помощи диалектизмов и пословиц 
(«Кто сердит да не силен — грибу брат»), писатель входит в роль 

25  Губер Э. И. Сочинения. С портретом и биографией автора / под ред. 
А. Г. Тихменева. СПб.: Изд. А. Смирдина-сына и комп., 1859. Т. 1. С. 61.



114 И. А. Кравчук 

своего орловского друга, легендарного собирателя фольклора 
Павла Ивановича Якушкина (1822–1872). Посетив в 1859 г. 
Псковскую губернию, он был сначала арестован полицией 
за «мужицкую одежду», а затем, при попытке покинуть Псков, 
был арестован повторно — на сей раз за то, что переоделся 
в костюм. Свои злоключения этнограф описал в заметке 
с ехидным названием «Проницательность и усердие губерн
ской полиции (Письмо к редактору "Р<усской> Беседы")»26. 
В материале были подробно описаны оскорбления, унижения, 
манипуляции и вздорные обвинения со стороны полиции, 
а также невыносимые условия камер (грязь, сырость, смрад, 
насекомые — Якушкин признавался, что не мог заснуть все 
двое суток ареста). И вот теперь Лескову представилась воз
можность отчасти поквитаться за своего друга.

Впрочем, не это было главной целью писателя. Очерки 
Лескова полны иронии, на которую был способен преданный 
поклонник Гейне. Германист В. А. Пронин пишет: «Ирония 
поэта — проверка чувств разумом, это осмысление сиюми
нутного переживания всем жизненным опытом» [Пронин: 
13]. Творческий путь Гейне — путь истинного романтика, 
отстаивающего автономную ценность поэтического выска
зывания, но в то же самое время (и по тем же причинам) — 
это путь пересмешника, провокатора, острослова.

Д. И. Писарев относил немецкого поэта, наравне с Байроном, 
к типу «титанов воображения» — гениев, способных лишь 
находить яркие формы для уже выработанных обществом 
идеалов. В эпохи интеллектуального и духовного кризиса та-
кие души не находят себе места, страдают, тщетно пытаясь 
компенсировать внутреннюю пустоту сарказмом, игрой фан
тазии, прихотливым нагромождением замыслов и форм  
(см.: [Писарев]). Но то, что для Писарева было явлением не
здоровым, для Лескова, по всей вероятности, было, напротив, 
проявлением истинного интеллектуального и душевного здо
ровья, а также подлинной творческой свободы. Субъектив
ность и ирония, так часто свойственные фельетону (О «фелье
тонности» Гейне см.: [Шкловский: 294–295]), в поэтике «тюрем
ного цикла» используются как противоядие от того, что сам 

26  Русская Беседа. 1859. Т. 5. Кн. 17. Смесь. С. 107–122.



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 115

Лесков называл «односторонним затесом» мышления. 
В творческую задачу писателя входило избавиться от утриров
ки и демонизации тюремного быта. Но также нужно было 
избежать безличного, протокольного, «полицейского» тона,  
при котором заключенный является всего-навсего объектом 
надзора и попечения. Вот почему с самого начала Лесков 
держится необычной интонации, проникновенной и само
ироничной в одно и то же время:

«Назад тому лет восемь я видел страстную субботу в небольшом 
остроге одного уездного городка Киевской губернии, и день этот 
произвел на меня ужасно неприятное, потрясающее впечатление. 
После того я еще два раза был в этот день в двух больших тюрь-
мах, из которых одна не подлежала гражданскому ведомству. 
Впечатление то же: сжимающее и гнетущее; но несмотря на то, 
нынешний год я хотел снова заставить свою душу поболеть 
и показниться. <…> Остроумные люди должны простить мне, 
что, говоря о своей привычке посещать тюрьмы в день, в ко
торый тюрьма делается еще тяжелее и еще несноснее, я позволил 
привести в свое оправдание привычку английского писателя 
с именем, с которым очень приятно ставить свое имя. Это нуж
но было для объяснений, которые могут кому-нибудь из читателей 
показаться странными» [Лесков: 465].

Как видим, Лесков с самого начала препарирует стандарт
ные приемы повествовательной мотивировки, не скрывая, 
что речь идет о литературной условности, хотя тема казни 
и тюрьмы сама по себе серьезна.

С пародии, с такой же литературной игры начинается 
и вторая часть очерка, посвященная петербургской уголовной  
тюрьме. На сей раз Лесков совершенно в гейневском духе за
бавляется с романтической образностью:

«Здесь в Петербурге на тюремном корпусе нет ни белых башен 
на желтых стенах, ни наружной кордегардии, ни стрельниц, 
в глубине которых домовитые галки вьют свои мирные гнезда 
и в виду печальных заключенных воспитывают головастых 
птенцов. Они не чувствуют никакого стеснения, сидя на рубцах 
острожной стены. У них есть крылья, которых нет у человека 
и которых никак не вымолят у Зевеса поэты всех времен и народов, 
от Гомера до Алипанова и Милькеева. Вырастет головастая птаха, 
уйдет из родного гнезда с острожной стены и приютится около 



116 И. А. Кравчук 

чьей-нибудь трубы; снесет пару синих яиц, а добродетельная 
кухарка подменит их куриными и заставит глупую птицу 
высиживать цыплят вместо родного галчонка. Жалкая птица! 
точно русский акционер общества "Сельский хозяин", которое  
так хорошо усаживало вольных галок на чужие яйца <…> и что, 
в самом деле, за "замки", у которых снаружи на окнах постоянно 
почти висят то латаные арестантские рубашки, то пропревшие 
штаны?» [Лесков: 479].

Лесков вспоминает двух известных в свое время поэтов-
самоучек: крепостного фабричного рабочего Е. А. Алипанова 
(1800/1801–1860) и коллежского регистратора из Тобольска 
Е. Л. Милькеева (1815–1845). Оба автора привлекли интерес 
профессионального литературного сообщества, но вскоре 
обнаружили слабость и подражательность своего поэтического 
дара, были отвергнуты критикой и тяжело переживали крах 
едва начавшейся сочинительской карьеры.

Подводя итог, мы можем охарактеризовать цикл Лескова 
как одно из самых оригинальных произведений «тюремной 
прозы» 1860-х гг. Молодой автор решительно противопостав
ляет себя как эпигонской публицистической продукции, так 
и высоким образцам жанра. Сопоставление лесковских текстов 
с двумя знаковыми произведениями своей эпохи — «Губерн
скими очерками» Салтыкова-Щедрина, а также «Записками 
из Мертвого Дома» Ф. М. Достоевского — позволяет высветить 
уникальную систему приемов. Гейнеанская ирония, подчерк
нутая субъективность взгляда и уход от шаблонных социо
логических обобщений будто перекидывают мост от ранних 
вещей Лескова к зрелому периоду творчества с присущим ему 
«апокрифическим письмом». Не укладываясь в рамки очерка, 
лесковский цикл кажется совсем не похожим на произведения 
Щедрина и Достоевского. И в то же время Лесков в каком-то  
смысле намного ближе к этим писателям, нежели их самые 
прилежные последователи. Чувствуя общественную и мораль
ную важность разрабатываемой темы, писатель, подобно своим 
великим предшественникам, стремился к слому любых нар
ративных конвенций, к созданию новых, синтетических 
повествовательных форм. Насмешливая декларация «особых 
прав» художника, изложенная им в письме к Харламову, — 



«Тюремный цикл» Н. С. Лескова… 117

не просто писательская провокация. Лесков высоко ставил 
служение литературы общественным интересам. Однако 
именно автономия творчества представлялась ему необходимым 
условием такого служения.

Список литературы
1.	 Аннинский Л. А. Лесковское ожерелье: [о Н. С. Лескове]. 2-е изд., доп. 

М.: Книга, 1986. 304 с. (Сер.: Судьбы книг.)
2.	 Булгарин Ф. В. Соч. / вступ. ст., примеч. Н. Н. Львовой. М.: Современ

ник, 1990. 704 с.
3.	 Видуэцкая И. П. Передовые статьи по вопросам внутренней жиз-

ни России в «Северной пчеле» (1862–1863 гг.) // Лесков Н. С. Полн. собр. соч.: 
в 30 т. М.: Терра, 1996. Т. 1: сочинения 1859–1862. С. 787–853.

4.	 Герцен А. И. Собр. соч.: в 30 т. М.: Изд-во АН СССР, 1954–1966 
[Электронный ресурс]. URL: https://russian-literature.org/author/Gerzen 
(10.10.2025).

5.	 Дмитренко С. Ф. Салтыков (Щедрин). Генерал без орденов. М.: 
Молодая гвардия, 2022. 503 с. (Жизнь замечательных людей: сер. 
биогр.; вып. 2105 (1905).)

6.	 Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч. и писем: в 35 т. 2-е изд., испр. и доп. 
СПб.: Наука, 2013–2022–. Т. 1–11.

7.	 Зубков К. Ю. «Случайная действительность» в эпоху реформ: «Губерн
ские очерки» М. Е. Салтыкова-Щедрина и проблема литературной ре-
путации // Русский реализм XIX века: общество, знание, повествова
ние: сб. ст. М.: НЛО, 2020. С. 181–209. (Сер.: Научная библиотека, 
Научное приложение.)

8.	 Калесник Е. Ю. Публицистическое наследие Н. С. Лескова начала 
1860-х годов: дис. … канд. филол. наук. Мытищи: Моск. гос. обл.  
ун-т, 2018. 370 с.

9.	 Кучерская М. А. Лесков: прозёванный гений. 2-е изд., испр. М.: 
Молодая гвардия, 2021. 621 с. (Сер.: Жизнь замечательных людей: сер. 
биогр.; вып. 2090 (1890).)

10.	 Кучерская М. А., Лифшиц А. Л. «Феатр» Лескова: реквизит и эффекты  
правдоподобия «Тупейного художника» // Русский реализм XIX века: 
общество, знание, повествование: сб. ст. М.: НЛО, 2020. С. 503–521. 
(Сер.: Научная библиотека, Научное приложение.)

11.	 Лесков А. Н. Жизнь Николая Лескова по его личным, семейным 
и несемейным записям и памятям: в 2 т. / вступ. ст., подгот. текста, 
коммент. А. Горелова. М.: Худож. лит., 1984. Т. 1. Ч. I–IV. 479 с., 16 илл. 
(Сер.: Лит. мемуары.)

12.	 Лесков Н. С. Полн. собр. соч.: в 30 т. М.: Терра, 1996. Т. 1: сочинения 
1859–1862. 911 с.



118 Igor A. Kravchuk

13.	 Летопись жизни и творчества Ф. М. Достоевского. 1821–1881: в 3 т. / 
сост. И. Д. Якубович, Т. И. Орнатская. СПб.: Академ. проект, 1999. Т. 1. 
544 с.

14.	 Лужановский А. В. Документальность повествования — жанровый 
признак рассказов Н. С. Лескова // Русская литература. Л.: Наука, 
1980. № 4. С. 144–150 [Электронный ресурс]. URL: http://lib2.pushkin-
skijdom.ru/Media/Default/PDF/RusLiteratura/RL-1980-4.pdf (10.10.2025).

15.	 Писарев Д. И. Генрих Гейне [1866–1867] // Писарев Д. И. Полн. собр. соч. 
и писем: в 12 т. М.: Наука, 2005. Т. 9: статьи 1867. С. 391–440.

16.	 Поздина И. В. Жанровая специфика прозы Н. С. Лескова 1860-х годов. 
Челябинск: Изд-во Челябинск. гос. пед. ун-та, 2012. 257 с. EDN:  
UJAPAZ

17.	 Пронин В. А. Поэзия Генриха Гейне: генезис и рецепция. М.: Наука, 
2011. 244 с. (Сер.: Немецкий гений в русской и мировой культуре.)

18.	 Салтыков-Щедрин М. Е. Собр. соч.: в 20 т. М.: Худож. лит., 1965–1977.
19.	 Соколов Н. П. Лебедев Петр Семенович // Русские писатели, 1800–1917: 

биографический словарь. М.: Большая рос. энцикл., 1994. Т. 3: К — М. 
С. 299–300.

20.	 Столярова И. В. В поисках идеала (Творчество Н. С. Лескова). Л.: 
Изд-во ЛГУ, 1978. 233 с.

21.	 Шкловский В. Б. Что нас носит? // Шкловский В. Б. Гамбургский счет: 
статьи — воспоминания — эссе (1914–1933). М.: Сов. писатель, 1990. 
С. 294–296.

References
1.	 Anninskiy L. A. Leskovskoe ozherel’e: o N. S. Leskove [Leskovian Necklace: 

About N. S. Leskov]. 2nd ed., supplement. Moscow, Kniga Publ., 1986. 304 p. 
(Ser.: The Fate of Books.) (In Russ.)

2.	 Bulgarin F. V. Sochineniya [Works]. Moscow, Sovremennik Publ., 1990. 704 p. 
(In Russ.)

3.	 Viduetskaya I. P. Editorials on Issues of Internal Life in Russia in the News-
paper “Severnaya Pchela” (1862–1863). In: Leskov N. S. Polnoe sobranie so-
chineniy: v 30 tomakh [Leskov N. S. The Complete Works: in 30 Vols]. Мoscow, 
Terra Publ., 1996, vol. 1: Works of 1859–1862, pp. 787–853. (In Russ.)

4.	 Gertsen A. I. Sobranie sochineniy: v 30 tomakh [The Collected Works: in 
30 Vols]. Мoscow, The Academy of Sciences of the USSR Publ., 1954–1966. 
Available at: https://russian-literature.org/author/Gerzen (accessed on Oc-
tober 10, 2025). (In Russ.)

5.	 Dmitrenko S. F. Saltykov (Shchedrin). General bez ordenov [Saltykov (Shchedrin). 
General Without Orders]. Moscow, Molodaya gvardiya Publ., 2022. 503 p. 
(The Lives of Remarkable People. Series of Biographies; issue 2105 (1905).) 
(In Russ.)



The Prison Cycle by N. S. Leskov… 119

6.	 Dostoevskiy F. M. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 35 tomakh [The 
Complete Works and Letters: in 35 Vols]. 2nd ed., corrected and supplemen
ted. St. Petersburg, Nauka Publ., 2013–2022, vol. 1–11. (In Russ.)

7.	 Zubkov K. Yu. “The Accidental Reality” in the Era of Reforms: “Provincial 
Sketches” by M. E. Saltykov-Shchedrin and the Problem of Literary Repu-
tation. In: Russkiy realizm XIX veka: obshchestvo, znanie, povestvovanie: 
sbornik statey [Russian Realism of the 19th Century: Society, Knowledge, 
Narrative: Collection of Articles]. Moscow, Novoe literaturnoe obozrenie 
Publ., 2020, pp. 181–209. (Ser.: Scientific Library, Scientific Application.) 
(In Russ.)

8.	 Kalesnik E. Yu. Publitsisticheskoe nasledie N. S. Leskova nachala 1860-kh 
godov: dis. … kand. filol. nauk [The Journalistic Legacy of N. S. Leskov in the 
Early 1860s. PhD. philol. sci. diss.]. Mytishchi, Moscow State Regional Uni-
versity Publ., 2018. 370 p. (In Russ.)

9.	 Kucherskaya M. A. Leskov: prozyovannyy geniy [Leskov: the Overlooked 
Genius]. 2nd ed., corrected. Moscow, Molodaya gvardiya Publ., 2021. 621 p. 
(Ser.: The Life of Remarkable People. Series of Biographies; issue 2090 (1890).) 
(In Russ.)

10.	Kucherskaya M. A., Lifshits A. L. Leskov’s “Theater”: Props and Effects of 
the Plausibility of the “The Toupee Artist”. In: Russkiy realizm XIX veka: 
obshchestvo, znanie, povestvovanie: sbornik statey [Russian Realism of the 
19th Century: Society, Knowledge, Narrative: Collection of Articles]. Moscow, 
Novoe literaturnoe obozrenie Publ., 2020, pp. 503–521. (Ser.: Scientific Lib
rary, Scientific Application.) (In Russ.)

11.	Leskov A. N. Zhizn’ Nikolaya Leskova po ego lichnym, semeynym і nese
meynym zapisyam і pamyatyam: v 2 tomakh [The Life of Nikolai Leskov 
According to His Personal, Family, and Non-Family Records and Memories: 
in 2 Vols]. Moscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1984, vol. 1, part 1–4. 
479 p. (Ser.: Literary memoirs.) (In Russ.)

12.	Leskov N. S. Polnoe sobranie sochineniy: v 30 tomakh [The Complete Works: 
in 30 Vols]. Мoscow, Terra Publ., 1996, vol. 1: Works of 1859–1862. 911 p. 
(In Russ.)

13.	Letopis’ zhizni і tvorchestva F. M. Dostoevskogo. 1821–1881: v 3 tomakh [The 
Chronicle of Dostoevsky’s Life and Works. 1821–1881: in 3 Vols]. St. Petersburg, 
Akademicheskiy proekt Publ., 1999, vol. 1. 544 p. (In Russ.)

14.	Luzhanovskiy A. V. Documentary Narration as a Genre Feature of N. S. Les
kov’s Short Stories. In: Russkaya literatura. Leningrad, Nauka Publ., 1980, 
no. 4, pp. 144–150. Available at: http://lib2.pushkinskijdom.ru/Media/
Default/PDF/RusLiteratura/RL-1980-4.pdf (accessed on October 10, 2025). 
(In Russ.)

15.	Pisarev D. I. Heinrich Heine (1866–1867). In: Pisarev D. I. Polnoe sobranie 
sochineniy i pisem: v 12 tomakh [Pisarev D. I. The Complete Works and 
Letters: in 12 Vols]. Moscow, Nauka Publ., 2005, vol. 9: Articles of 1867, 
pp. 391–440. (In Russ.)



120 Igor A. Kravchuk

16.	Pozdina I. V. Zhanrovaya spetsifika prozy N. S. Leskova 1860-kh godov 
[Genre Specifics of N. S. Leskov’s Prose of the 1860s]. Chelyabinsk, Chelya
binsk State Pedagogical University Publ., 2012. 257 p. EDN: UJAPAZ 
(In Russ.)

17.	 Pronin V. A. Poeziya Genrikha Geyne: genezis i retseptsiya [Heinrich Heine’s 
Poetry: Genesis and Reception]. Moscow, Nauka Publ., 2011. 244 p. (Ser.: 
German Genius in Russian and World Culture.) (In Russ.)

18.	Saltykov-Shchedrin M. E. Sobranie sochineniy: v 20 tomakh [The Collected 
Works: in 20 Vols]. Moscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1965–1977. 
(In Russ.)

19.	Sokolov N. P. Lebedev Petr Semenovich. In: Russkie pisateli, 1800–1917: 
biograficheskiy slovar’ [Russian Writers, 1800–1917: Biographical Dictionary]. 
Мoscow, The Great Russian Encyclopedia Publ., 1994, vol. 3, pp. 299–300. 
(In Russ.)

20.	Stolyarova I. V. V poiskakh ideala (Tvorchestvo N. S. Leskova) [In Search of 
the Ideal (The Works of N. S. Leskov)]. Leningrad, Leningrad State Univer-
sity Publ., 1978. 233 p. (In Russ.)

21.	Shklovskiy V. B. What’s the Matter with Us? In: Shklovskiy V. B. Gamburg-
skiy schyot: stat’i — vospominaniya — esse (1914–1933) [Shklovsky V. B. The 
Hamburg Score: Articles — Memoirs — Essays (1914–1933)]. Moscow, Sovet
skiy pisatel’ Publ., 1990, pp. 294–296. (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Кравчук Игорь Александрович, не
зависимый исследователь (г. Санкт-
Петербург, Российская Федерация); 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
6799-1967; e-mail: kolesovan@gmail.
com.

Igor A. Kravchuk, Independent Re-
searcher (Saint Petersburg, Russian 
Federation); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-6799-1967; e-mail: 
kolesovan@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 19.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 20.12.2025
Принята к публикации / Accepted 21.12.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



© А. Ф. Паченко, 2026

2026;24(1):121–139 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242
EDN: KFUPPQ

Принцип всеединства  
в религиозно-философских представлениях 

Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Соловьева
(1870−1880-е гг.)

А. Ф. Паченко
независимый исследователь

(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация)
e-mail: pachenkoann@gmail.com

Аннотация. В статье рассмотрены религиозно-философские представле- 
ния и идейные пересечения Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Со- 
ловьева в 1870−1880-е гг. — ключевое десятилетие для их творческих 
и мировоззренческих исканий. На материале романов «Подросток», «Анна 
Каренина», «Братья Карамазовы», публицистики и философских тракта-
тов выявлены параллели и расхождения в понимании центральных для 
мыслителей проблем: кризиса современного христианства, поиска положи- 
тельного нравственного идеала, онтологии деятельной любви и личного  
бессмертия как основы всечеловеческого единства. Особое внимание уде-
лено роли личных контактов и взаимного влияния (поездка Достоевского 
и Соловьева в Оптину пустынь, чтение Толстым работ Соловьева), а также 
значению идей Н. Ф. Федорова в «общем деле» воскресения. В центре фило- 
софских построений Толстого, Достоевского и Соловьева 1870−1880-х гг. — 
идея деятельной любви как силы, призванной преобразить мир и стать 
всеобъединяющим началом для человека и общества.
Ключевые слова: Ф. М. Достоевский, Л. Н. Толстой, Вл. С. Соловьев, 
принцип всеединства, преображение, бессмертие, воскресение, спасение, 
деятельная любовь, истинное христианство, идеал Христа
Благодарность. Исследование выполнено за счет гранта Российского 
научного фонда (РНФ, проект № 24-18-00762 «Классики русской литературы 
второй половины XIX века: биографические "пересечения", критическая  
рецепция и интертекстуальные связи»; https://rscf.ru/project/24-18-00762/, 
ИРЛИ РАН).
Для цитирования: Паченко А. Ф. Принцип всеединства в религиозно-
философских представлениях Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Со- 
ловьева (1870−1880-е гг.) // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. 
№ 1. С. 121–139. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242. EDN: KFUPPQ



122 Anna F. Pachenko

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242
EDN: KFUPPQ

The Principle of All-Unity 
in the Religious and Philosophical Views 

of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, 
and Vladimir Solovyov (1870s−1880s)

Anna F. Pachenko
Independent Researcher

(Saint Petersburg, Russian Federation)
e-mail: pachenkoann@gmail.com

Abstract. The article examines the religious-philosophical views and intel- 
lectual intersections of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, and Vladimir Solo- 
vyov during the 1870s–1880s, a pivotal decade for their creative and ideological 
quests. Drawing on the novels “The Adolescent,” “Anna Karenina,” and 
“The Brothers Karamazov,” as well as publicistic writings and philosophical 
treatises, the study identifies parallels and divergences in the thinkers’ under-
standing of central issues: the crisis of contemporary Christianity, the search 
for a positive moral ideal, the ontology of active love, and personal immorta- 
lity as the foundation of universal human unity. Special attention is given to 
the role of personal contacts and mutual influences (Dostoevsky and Solovyov’s 
pilgrimage to the Optina Pustyn monastery, Tolstoy’s reading of Solo- 
vyov’s works), as well as to the significance of Nikolai Fyodorov’s ideas con-
cerning the “common task” of resurrection. The author concludes that, des- 
pite differences in their perception of Christ’s figure and the form of resur- 
rection, all three thinkers agreed that Christian faith must be imbued with new 
content capable of uniting people through active love. Dostoevsky, Solovyov, 
and Tolstoy considered the aspiration for collective resurrection and faith in 
the immortality of the human soul to be the paramount needs of the modern  
individual. 
Keywords: Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, Vladimir Solovyov, principle of 
all-unity, transfiguration, immortality, resurrection, salvation, active love, true 
Christianity, the ideal of Christ
Acknowledgments. The research study was carried with the financial support 
of the Russian Science Foundation (RSF, project number 24-18-00762, https://
rscf.ru/project/24-18-00762/; The Institute of Russian Literature (Pushkinskiy 
Dom), Russian Academy of Sciences).
For citation: Pachenko A. F. The Principle of All-Unity in the Religious and 
Philosophical Views of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, and Vladimir Solovyov 
(1870s−1880s). In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical  
Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 121–139. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242. EDN: 
KFUPPQ (In Russ.)



Принцип всеединства в религиозно-философских… 123

Период 1870−1880-х гг. является значимым для понимания 
и изучения творчества Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого 

и философского наследия Вл. С. Соловьева. Именно в это де-
сятилетие происходят их личные и идейные пересечения, ока- 
завшие глубокое влияние на философские и художественные 
искания каждого из них.

О параллельности духовных поисков Достоевского и Тол-
стого свидетельствует их взаимный интерес к творчеству друг  
друга. Показательно, что в январе 1875 г. с разницей в несколь- 
ко дней выходят первые публикации «Подростка» («Отечест- 
венные Записки») и «Анны Карениной» («Русский Вестник»), 
где центральной становится проблема духовного распада семьи 
и общества.

Для героя Достоевского, Аркадия Долгорукого, идеалом 
становится не нравственное совершенство, а обретение мате-
риального богатства для доказательства собственной силы. 
Это стремление приводит Аркадия к ложной цели — изоляции 
от семьи:

«Но чуть увижу, что этот шаг, хотя бы и условный и малый, все-
таки отдалит меня от главного, то тотчас же с ними порву, брошу 
всё и уйду в свою скорлупу» [Достоевский; т. 13: 15].

Такое существование, по мысли Достоевского, неполноценно 
и губительно, так как в мире, где интересы отдельной личности 
стоят выше общего блага, невозможны духовное единство, 
гармония и полноценное бытие.

Пытаясь разобраться в нравственном облике отца, Аркадий 
Долгорукий оказывается втянут в конфликт не только семей- 
ный, но и внутренний. Этот внутренний разлад основан на по- 
иске самоопределения, положительного нравственного идеала 
и требовании онтологической свободы выбора для выражения 
личности. Хотя герой намеревается отдалиться от семьи и зна- 
комых, не доверяя отцу, он остается неразрывно связан с ними. 
Как пишут И. А. Киселева и Е. С. Сахарчук, роман представ- 
ляет собой «художественно и концептуально успешную попытку 
найти альтернативу греховной разобщенности» [Киселева, 
Сахарчук: 163]. Достоевский был убежден, что человек должен 
не отвергнуть «закон личности», а преодолеть его, «дозреть» 



124 А. Ф. Паченко

внутри своего Я до высших ступеней развития и «отдать это 
всё самовольно для всех» [Достоевский; т. 20: 192]. Логично, 
что путь к этой зрелости начинается в семье, где закладыва- 
ется первый опыт постижения Другого. Таким образом, в «Под- 
ростке» показано переходное, становящееся состояние героя.

Проблема отсутствия высшей, смыслообразующей идеи, 
подчиняющей себе жизнь, глубоко волновала Достоевского. 
В октябрьском выпуске «Дневника Писателя» за 1876 г. он опуб- 
ликовал статьи «Два самоубийства» и «Приговор». Хотя обстоя- 
тельства смерти описанных им людей разные, всех их объеди- 
няет именно утрата смысла, отсутствие положительного идеала, 
ради которого стоило бы жить. В «Приговоре» писатель каса- 
ется «основной и самой высшей идеи человеческого бытия — 
необходимости и неизбежности убеждения в бессмертии души 
человеческой» [Достоевский; т. 24: 46].

Позже, в декабрьском выпуске, в статье «Голословные утвер- 
ждения», Достоевский развивает эту мысль: «…без веры в свою 
душу и в ее бессмертие бытие человека неестественно, немыс- 
лимо и невыносимо» [Достоевский; т. 24: 46]. Он подчеркивает 
необходимость «совместной веры в бессмертие души челове- 
ческой» [Достоевский; т. 24: 49], поскольку индивидуального 
преображения недостаточно. Для преодоления мирового несо- 
вершенства нужны совместные усилия, ведущие к соединению 
людей через жертвенный отказ от собственного Я в пользу 
целого.

При этом идея любви к человечеству, оторванная от веры 
в Бога и бессмертие души, несостоятельна. Сознание своего бес-
силия облегчить страдания других, по мнению писателя, может 
привести лишь к ненависти и отчаянию [Достоевский; т. 24: 49]. 
Бессилие здесь проистекает из неизбежности и неискорени- 
мости страданий в условиях конечной, ограниченной зем- 
ной жизни, которая в таком случае предстает бессмысленной 
и несправедливой. Поэтому любые нравственные идеи, ус- 
военные вне веры в будущую жизнь, представляются Достоев- 
скому не только нежелательными, но и опасными для обще- 
ства. Этот круг проблем, волновавший писателя на протяжении  
1870–1880-х гг., нашел свое глубокое и полное воплощение в его 
итоговом романе — «Братья Карамазовы» (1880).



Принцип всеединства в религиозно-философских… 125

О последнем романе Достоевского, как и о его творчестве 
в целом, Толстой отзывался неоднозначно. Тем не менее иссле- 
дователи отмечают, что мыслитель внимательно читал поуче- 
ния старца Зосимы. Так, на странице 359 своего экземпляра 
«Братьев Карамазовых» в главе «Из бесед и поучений старца 
Зосимы» он подчеркнул ответ на вопрос о том, что есть ад: 
«Страдание о том, что нельзя уже более любить» [Плякин: 109], 
[Достоевский; т. 14: 292].

В этом поучении адский огонь осмысляется через противо- 
поставление бесконечного бытия, свободного от времени 
и пространства, земному миру, ограниченному этими кате- 
гориями. Достоевский подводит к мысли, что начало боже-
ственного единства существует в человеке извечно и его  
задача — реализовать это единство в абсолютном, онтологи- 
ческом смысле за время земной жизни. Если же человек 
не следует закону деятельной любви, он не способен постичь 
идеал Бога и воссоединиться с Ним, что обрекает его на стра-
дание. Когда время и пространство земного существования 
закончатся, для него начнется ад, поскольку избежать или  
смягчить духовные муки будет уже невозможно.

Эта идея была близка Толстому, и ее трагическое прелом- 
ление мы видим в судьбах героев романа «Анна Каренина». 
Алексей Александрович Каренин привык опираться на бюро- 
кратическое, формальное представление о жизни, в котором 
духовные вопросы не имели значения:

«Переноситься мыслью и чувством в другое существо было ду- 
шевное действие, чуждое Алексею Александровичу. Он считал 
это душевное действие вредным и опасным фантазерством» 
[Толстой; т. 18: 152].

После признания Анны в измене его усилия были направлены 
на сохранение репутации и месть. Однако, увидев жену при 
смерти, а Вронского — в отчаянии, Каренин переживает ду- 
ховный перелом. Внутренняя жизнь, которую он прежде счи- 
тал «душевным расстройством» [Толстой; т. 18: 434], откры- 
вает ему возможность забыть о себе и ощутить «блаженное 
состояние души, давшее ему вдруг новое, никогда неиспытанное 
им счастье» [Толстой; т. 18: 434]. Его решение не оставлять Анну 



126 А. Ф. Паченко

стало следствием пробудившейся способности к христиан- 
скому прощению. Но перерождение остается незавершенным:

«Он чувствовал, что, кроме благой духовной силы, руководив- 
шей его душой, была другая, грубая, столь же или еще более 
властная сила, которая руководила его жизнью, и что эта сила 
не даст ему того смиренного спокойствия, которого он желал» 
(курсив наш. — А. П.) [Толстой; т. 18: 441].

Подчинившись формальному общественному порядку, чуж- 
дому его душе, герой испытывает страдание и лишается ду- 
ховной целостности.

Анна после рождения ребенка оказывается в не менее  
тяжком положении и на протяжении всего романа так и не про- 
ходит путь духовного преображения. Ненавидя мужа за его 
прощение и мучаясь из-за разлуки с сыном, она оказывается 
в отчаянии. В беседе с братом героиня признается:

«Я чувствую, что лечу головой вниз в какую-то пропасть, но  
я не должна спасаться. И не могу» (курсив наш. — А. П.) [Толстой; 
т. 18: 450].

Гибель кажется ей закономерным наказанием за преступ- 
ление против супружеской верности и семейной целостности, 
а спасение — невозможным, поскольку ни «благая духовная 
сила», ни «грубая, властная» сила общественного порядка 
не становятся для нее опорой. Таким образом, Толстой по- 
казывает необходимость объединяющего духовного начала, 
с которым должен быть согласован земной, социальный по- 
рядок. В противном случае личность, стремящаяся к вере, 
но оказавшаяся под давлением разобщающих сил, может 
не выстоять и закончить свою жизнь трагически.

В 1875 г., в незаконченном и неопубликованном философ- 
ском наброске «О душе и жизни ее вне известной и понятной 
нам жизни», Толстой продолжил размышлять о сущности души 
как живого, объединяющего начала. Поскольку высший смысл  
жизни познается не рационально, а непосредственно, в вере, 
полноценное развитие души возможно только в контексте хрис- 
тианства, которое руководствуется «сознанием объедине- 
ния» (интеллектом, волей, любовью) [Толстой; т. 17: 346]. Для Тол-
стого важна практическая, разумная вера, которой человек 



Принцип всеединства в религиозно-философских… 127

следует свободно, осознавая всеобщее благо. Именно в деятель- 
ной любви, по мысли писателя, заключается преодоление разъ-
единяющего эгоизма и залог преображения общества и мира.

Художественным продолжением этой мысли можно счи- 
тать рассказ Толстого «Чем люди живы» (1881), сюжет кото- 
рого воплощает в повседневности напутствие старца Зосимы — 
«любить <…> ближних деятельно и неустанно» [Достоевский; 
т. 14: 52]. В романе «Братья Карамазовы», в главе «Маловерная 
дама», старец наставляет помещицу Хохлакову:

«По мере того, как будете преуспевать в любви, будете убеж- 
даться и в бытии Бога, и в бессмертии души вашей. Если же 
дойдете до полного самоотвержения в любви к ближнему, тогда 
уж несомненно уверуете, и никакое сомнение даже и не возмо- 
жет зайти в вашу душу. Это испытано, это точно» [Достоевский; 
т. 14: 52].

Прожив шесть лет среди людей и увидев, как они переносят тя-
готы земного существования, ангел Михаил в финале тол-
стовского рассказа подтверждает эту мысль, но высказывает 
ее как свершившуюся истину:

«Понял я теперь, что кажется только людям, что они заботой 
о себе живы, а что живы они одною любовью. Кто в любви, тот 
в Боге и Бог в нем, потому что Бог есть любовь» [Толстой; т. 25: 25].

Однако, как отмечает С. Р. Шаваринская, воплощая в лите- 
ратуре тип героя, способного к деятельной любви и живой 
вере, Достоевский и Толстой вкладывают в эти образы разное 
содержание. Так, образ Вареньки («Анна Каренина») создается 
преимущественно через ее дела и окружение, в то время как 
образ Софьи Андреевны («Подросток») строится на христианском  
смирении, образе жизни и словах [Шаваринская: 90]. Варенька 
погружена в «поток обезличенной любви» [Шаваринская: 90], 
что делает ее счастливой, тогда как мать Аркадия Долгорукого — 
в «любовь личностную» [Шаваринская: 90], что приводит ее 
к страданиям.

Представляется, что тема «обезличенного», всенаправлен- 
ного потока деятельной любви раскрыта в романе «Анна Каре- 
нина» значительно шире. Левин едва помнил мать, но «понятие 



128 А. Ф. Паченко

о ней» было для него «священным воспоминанием» [Толстой; 
т. 18: 101], которое должно было возродиться в облике буду-
щей жены. Преемственность поколений связана у героя ско- 
рее со значением образа матери, чем с ее индивидуальными 
чертами. Фигуры отца и матери — основа семейства, единства, 
которое продолжает род и обеспечивает связь поколений. 
Именно к такому пониманию семьи как единства и стремит-
ся Левин. Любовь к женщине он «не мог себе представить без  
брака», а сам брак считал «главным делом жизни» [Толстой; 
т. 18: 101]. Перед свадьбой с Кити Левина мучает собственная 
«неневинность» [Толстой; т. 18: 429]. Он переживает о том, что 
невеста «откажется» от него [Толстой; т. 18: 428] и слияние душ 
в единое целое не состоится.

Тема «обезличенной» деятельной любви поддерживается 
в романе и через примеры семей с нарушенным миропорядком. 
Дарья Александровна, пытаясь убедить Каренина не разво-
диться с неверной женой, восклицает:

«Нет, это будет ужасно. Она будет ничьей женой, она погибнет!» 
(курсив наш. —  А. П.) [Толстой; т. 18: 415].

Существование личности вне ее социальной роли представ- 
ляется ей немыслимым. В той же беседе Долли, рассказывая 
о своей семейной драме, говорит, что простила мужа, который 
«возвращается в семью и чувствует свою неправоту, делается 
чище, лучше…» [Толстой; т. 18: 415], и советует Каренину по- 
ступить так же. Хлопоты о детях стали для героини спасением 
в момент кризиса и духовного «отказа» со стороны мужа:

«Но хлопоты и беспокойства эти были для Дарьи Александ- 
ровны единственно возможным счастьем. Если бы не было этого, 
она бы оставалась одна со своими мыслями о муже, который 
не любил ее» [Толстой; т. 18: 276].

Внимание Толстого направлено на сохранение целостности 
семьи как таковой, поскольку верующий человек рано или 
поздно познает чудо христианского прощения и любовь, спо- 
собную восстановить нарушенное единство и преодолеть разоб-
щающие силы зла. Так, Алексей Каренин с ужасом понимает, 
к какому шагу его подталкивает общественный земной порядок:



Принцип всеединства в религиозно-философских… 129

«Согласиться на развод, дать ей свободу значило в его понятии 
отнять у себя последнюю привязку к жизни детей, которых он 
любил, а у нее — последнюю опору на пути добра и ввергнуть ее 
в погибель» [Толстой; т. 18: 454].

Положение обманутого мужа пугает его куда меньше:
«Как ни было это дурно, это было всё-таки лучше, чем разрыв, 
при котором она становилась в безвыходное, позорное положе- 
ние, а он сам лишался всего, что любил» (курсив наш. — А. П.) 
[Толстой; т. 18: 447].

В начале 1870-х к творческому диалогу писателей присоеди- 
нился Вл. Соловьев. Знакомство Достоевского с юным филосо- 
фом произошло в 1873 г. К этому моменту Соловьев, переживший  
мировоззренческий кризис, уже был сознательно верующим 
христианином, что сближало его убеждения с позицией зрелого 
писателя. Некоторые исследователи — например, В. А. Викто- 
рович — полагают даже, что в Соловьеве Достоевский «имел 
перед собой своеобразное зеркало» [Викторович: 10].

После смерти младшего сына Достоевского, Алексея, летом 
1878 г. писатель и философ совершили совместное паломниче- 
ство в Оптину пустынь. По воспоминаниям Соловьева, во время 
поездки Достоевский обсуждал с ним идею будущего романа 
как идею Вселенской Церкви. Впоследствии, в «Трех речах в па- 
мять Достоевского» (1881−1883), философ писал:

«Церковь, как положительный общественный идеал, должна была 
явиться центральною идеей нового романа или нового ряда ро-
манов, из которых написан только первый — "Братья Карамазовы"» 
[Соловьев, 1912: 197].

Как отмечает В. Н. Захаров, эта поездка была для писателя 
возможностью отметить сороковины по сыну, окончательно 
определить идею будущего романа и познакомиться с феноме- 
ном старчества [Захаров, 2016: 68]. Более того, по убедительному 
доказательству исследователя, семейная трагедия послужила  
мощным импульсом к развитию танаталогического сюжета 
в «Братьях Карамазовых» и «воскрешению» Алексея Федоровича 
Достоевского в образе Алексея Федоровича Карамазова [Заха- 
ров, 2022: 39]. Закономерно, что именно устами Алеши Карамазова 



130 А. Ф. Паченко

Достоевский выражает надежду на преодоление смерти и все- 
общее воскресение:

«Непременно восстанем, непременно увидим [друг друга] и ве- 
село, радостно расскажем друг другу всё, что было» [Достоевский; 
т. 15: 197].

Знакомство Толстого с работами Соловьева произошло го-
дом позже, в 1874 г. Писатель прочитал его магистерскую дис- 
сертацию «Кризис западной философии. Против позитивис- 
тов» и остался ею весьма доволен [Толстой; т. 62: 128]. Личная 
встреча состоялась в 1875 г., когда Соловьев перед заграничной 
поездкой посетил Ясную Поляну. В письме от 3 мая 1875 г. 
он сам просил Толстого о встрече:

«Отправляясь на долгое время за границу, я не желал бы уехать, 
не увидав и не познакомившись с Вами»1.

После этого Толстой писал Н. Н. Страхову, что «знаком- 
ство с философом Соловьевым очень много дало <…> нового» 
[Толстой; т. 62: 197]. Впоследствии их отношения развивались 
противоречиво, но взаимный интерес не угасал.

В. Б. Ремизов отмечает, что Толстой активно обращался к ра- 
ботам философа и оставил множество пометок на страницах 
его сочинений, в особенности поздних («История и будущность  
теократии» — 23 пометки, «Нравственная организация челове- 
чества» — 24) [Ремизов: 227]. И. И. Евлампиев и И. Ю. Матвеева 
указывают на интерес Толстого к малоизвестной тогда статье 
Соловьева «Вера, разум и опыт» [Евлампиев, Матвеева: 226], 
опубликованной в еженедельнике «Гражданин» за 1877 г. В ней 
философ последовательно доказывает необходимость цель- 
ного познания мира, опирающегося на эмпирический, теологи- 
ческий и рациональный способы. Задачу такого познания он  
возлагает на новое христианство, поскольку авторитет старого, 
современного ему, уже слаб и не отражает действительность. 
Чуть раньше Толстой создал, но не завершил философский 
набросок «О значении христианской религии» (1875−1876). 
В нем он пишет, что старшее поколение, воспитывая детей, 
стремилось передать единственно важное знание — «объяс- 
неніе смысла о значеніи жизни и смерти» [Толстой; т. 17: 354].

1 Переписка Л. Н. Толстого с В. С. Соловьевым // Л. Н. Толстой. II. М.: 
АН СССР, 1939. С. 269. (Сер.: Лит. наследство; т. 37/38.)



Принцип всеединства в религиозно-философских… 131

В январе — апреле 1878 г. Соловьев прочитал цикл из 12 лек- 
ций «О Богочеловечестве». На некоторых из них побывал Дос- 
тоевский2. В библиотеке писателя также имелись труды фило- 
софа («Кризис западной философии. Против позитивистов» 
(1874), «Критика отвлеченных начал» (1877−1880)) [Библиотека 
Ф. М. Достоевского: 143–144]. В «Чтениях о Богочеловечестве» 
Соловьев развивает идею Бога как идеального целого, безуслов- 
ного блага, к которому человек должен стремиться свободно, 
а не подменять его ложными социальными идеалами, такими 
как социализм. Он пишет:

«Оно [положительное содержание божественного начала] не мо-
жет быть только совокупностью природных явлений, так как 
каждое из этих явлений, а следовательно, и все они вместе пред-
ставляют лишь постоянный переход, процесс, имеющий толь- 
ко видимость бытия, а не подлинное, существенное и пребыва- 
ющее бытие. Если, таким образом, наш природный мир по своему 
чисто относительному характеру не может быть подлинным со- 
держанием божественного начала, то такое содержание, т. е. по- 
ложительное всё (всецелость, или полнота бытия), может нахо- 
диться лишь в сверхприродной области, которая в противопо- 
ложность миру вещественных явлений определяется как мир 
идеальных сущностей, царство идей» [Соловьев, 1911: 50].

Тезисы Соловьева о сущности абсолютного божественного 
целого и его значении во многом перекликаются с идеями Дос- 
тоевского 1860-х гг., когда писателя глубоко интересовала тема 
социализма как ложного объединяющего начала и христиан- 
ства как истинной, идеальной формы человеческого существова- 
ния, ведущей к бессмертию [Достоевский; т. 20: 194]. Известно, 
что Достоевский планировал написать статью или цикл статей, 
посвященных этой проблеме и месту христианства в искусстве, 
чтобы определить степень близости христианского и социа- 
листического идеалов. Замысел остался неосуществленным. 
По предположениям исследователей, причиной этому могла  
быть «теоретичность» задумки [Заваркина: 89] или отсутствие 
подходящей площадки для публикации [Захаров, 1996: 143]. 

2 «Имеются сведения, что Д., бывший членом Общества любителей 
духовного просвещения <…>, посещал лекции Вл. С. Соловьева <…>, 
но какие именно, неизвестно» [Летопись жизни и творчества: 249].



132 А. Ф. Паченко

Однако отголоски этих размышлений нашли отражение в его 
последующем творчестве [Захаров, 1996: 143], в частности, 
в романе «Идиот» (1869) [Галкин: 322], [Кибальник, 2017: 42].

В письме Н. П. Петерсону от 24 марта 1878 г. Достоевский 
проявил интерес к философской системе Н. Ф. Федорова. Тема 
воскресения как элемента бессмертия и всеединства волновала 
писателя, поэтому его внимание к мыслителю, разрабатывав- 
шему проект всеобщего спасения, закономерно. В том же письме 
Достоевский засвидетельствовал совпадение своих взглядов 
с убеждениями Вл. Соловьева в вопросе о личном бессмертии:

«Предупреждаю, что мы здесь, то есть я и Соловьев, по крайней  
мере верим в воскресение реальное, буквальное, личное и в то, 
что оно сбудется на земле» [Достоевский; т. 30, кн. 1: 14–15].

А. Г. Гачева, подробно проанализировавшая тему «Достоев- 
ский и Н. Ф. Федоров», доказывает влияние системы Федо- 
рова на иммортологические представления Достоевского и на 
внутренний сюжет романа «Братья Карамазовы». Именно после 
знакомства с идеями Федорова писатель глубже осознает необ- 
ходимость творческого преображения личности и мира, прони- 
каясь идеей всеобщего спасения, зависящего от деятельных 
усилий человека [Гачева, 2008: 61]. Близость религиозно-фило-
софских исканий Достоевского и Федорова Гачева отмечает 
уже в романе «Подросток», где центральной стала тема восстано- 
вления родства между отцом и сыном в евангельском смысле  
[Гачева, 2022: 329]. Эта тема созвучна мысли Федорова о необхо- 
димости «возвратить сердца сынов к отцам» [Федоров: 246] 
и отцов к детям. Такое преображение, по мысли философа, 
должно искупить греховную,  смертную природу человека 
и стать основой всечеловеческого родства, которое Достоевский 
и Соловьев видели в контексте идеи Вселенской Церкви.

Эта идея, высказанная Соловьевым в «Чтениях о Богоче-
ловечестве», находит отражение в «Братьях Карамазовых» 
в споре Ивана Карамазова и Зосимы о церковном суде. Как 
отмечает С. А. Кибальник, подробно анализировавший эту  
главу, у Ивана она обретает характер теократической утопии 
(близкий Соловьеву), а у Зосимы — земного, гуманистичес- 
кого и достижимого идеала (близкого Достоевскому) [Кибаль- 
ник, 2021: 229−230].



Принцип всеединства в религиозно-философских… 133

Подобное понимание воскресения было чуждо Толстому 
и казалось ему надуманным. 14 января 1889 г. он записал в днев- 
нике о взглядах Федорова:

«…встретил Николая Федоровича и с ним беседовал. У него вроде 
как у Урусова в жизни и книгах не то, что есть, а то, что ему 
хочется. И интонации уверенности удивительные. Всегда эти 
интонации в обратном отношении с истиною. Ему пластырь 
надо» [Гусев: 77].

В философском трактате «В чем моя вера?» (1884) Толстой 
писал:

«Христос, отрицая личное, плотское воскресение, признает вос- 
становление жизни в том, что человек жизнь свою переносит 
в Бога. Христос учит спасению от жизни личной и полагает это 
спасение в возвеличении сына человеческого и жизни в Боге. 
Связывая это свое учение с учением евреев о пришествии мес-
сии, он говорит евреям о восстановлении сына человеческого 
из мертвых, разумея под этим не плотское и личное восстанов- 
ление мертвых, а пробуждение жизни в Боге. О плотском же 
личном воскресении он никогда не говорил» [Толстой; т. 23: 392].

Идея спасения, восстановления падшего человека стала клю-
чевой для мыслителей XIX в. Анализируя ее воплощение у Дос- 
тоевского, Толстого и Чехова, С. А. Кибальник отмечает, что 
у Достоевского непосредственное «восстановление погибшего 
человека» почти не изображается, а лишь намечается [Кибаль- 
ник, 2024: 161], хотя вариации этой темы разнообразны. Среди 
них — тема «спасения падшей женщины», связывающая ро- 
маны «Идиот» Достоевского и «Воскресение» (1899) Толстого 
[Кибальник, 2024: 162−165]. Проводя сюжетные параллели, ис- 
следователь обращает внимание на позитивный финал тол-
стовского романа. В отличие от князя Мышкина, чья попытка 
спасти Настасью Филипповну оканчивается крахом, Нехлю- 
дов стремится искупить собственную вину перед Катюшей  
Масловой. Однако позитивный исход достигается не «состра- 
дательной» любовью героя, а жертвой самой Катюши, освобо- 
дившей Нехлюдова от обещания жениться, то есть проявле-
нием «обычной человеческой любви» [Кибальник, 2024: 165].



134 А. Ф. Паченко

Существенным расхождением было и понимание фигуры 
Христа. Для Достоевского, как и для Соловьева, разделявшего 
его взгляды в 1870−1880-е гг., принципиально важным было 
присутствие деятельного идеала Христа «как идеала человека 
во плоти» [Достоевский; т. 20: 172], идеала, к которому люди  
могут приближаться. Еще в 1854 г. в письме к Н. Д. Фонвизиной 
Достоевский признавался:

«Мало того, если б кто мне доказал, что Христос вне истины, 
и действительно было бы, что истина вне Христа, то мне лучше 
хотелось бы оставаться со Христом, нежели с истиной» [Достоев- 
ский; т. 28, кн. 1: 176].

И Достоевский, и Соловьев были убеждены, что мир без  
Христа останется несправедливым, бессмысленным и полным  
страданий.

В отличие от них, Толстой, казалось бы, придавал исклю- 
чительное значение самому учению Христа, идее непротивле- 
ния злу, а не Его личности. В трактате «В чем моя вера?» он писал:

«Таковы и эти простые слова Бога: не противься злу. Они очень 
просты, но в них выражен закон Бога и человека, единственный 
и вечный. Закон этот до такой степени вечен, что если и есть 
в исторической жизни движение вперед к устранению зла, то 
только благодаря тем людям, которые так поняли учение Христа 
и которые переносили зло, а не сопротивлялись ему насилием. 
Движение к добру человечества совершается не мучителями, 
а мучениками» (курсив наш. — А. П.) [Толстой; т. 23: 334].

Тем не менее Христос как воплощение жертвенности и добра, 
безусловно, сохранял для Толстого глубокую значимость.

Таким образом, все три мыслителя остро переживали кри- 
зис положительного нравственного и общественного идеала. 
В центре философских построений Ф. М. Достоевского, Л. Н. Тол- 
стого и Вл. С. Соловьева 1870−1880-х гг. — идея деятельной 
любви как силы, призванной преобразить мир и стать всеобъ- 
единяющим началом для человека и общества.



Принцип всеединства в религиозно-философских… 135

Cписок литературы
1.	 Библиотека Ф. М. Достоевского: опыт реконструкции. Научное 

описание. СПб.: Наука, 2005. 338 с.
2.	 Викторович В. А. Достоевский и Вл. Соловьев // Достоевский и миро-

вая культура: альманах. СПб.: Литературно-мемориальный музей 
Ф. М. Достоевского в Санкт-Петербурге, 1993. № 1. Ч. 2. С. 5–31. EDN: 
DWGASO

3.	 Галкин А. Б. Образ Христа и концепция человека в романе Ф. М. Дос- 
тоевского «Идиот» // Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: современное 
состояние изучения: сб. работ отечественных и зарубежных ученых. 
М.: Наследие, 2001. С. 319–336 [Электронный ресурс]. URL: https://
www.elibrary.ru/download/elibrary_30667360_94820992.pdf (28.10.2025). 
EDN: ZVCLEL

4.	 Гачева А. Г. Ф. М. Достоевский и Н. Ф. Федоров: встречи в русской 
культуре. М.: ИМЛИ РАН, 2008. 576 с.

5.	 Гачева А. Г. «Восстановление родства»: роман «Подросток» как пролог 
к диалогу Н. Ф. Федорова и Ф. М. Достоевского // Роман Ф. М. Достоев- 
ского «Подросток»: современное состояние изучения. М.: ИМЛИ РАН, 
2022. С. 309–337 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_49991851_83238656.pdf (28.10.2025). DOI: 10.22455/978-
5-9208-0677-2-309-337. EDN: JWWIBO

6.	 Гусев Н. Н. Лев Николаевич Толстой: материалы к биографии с 1870 
по 1881 год. М.: АН СССР, 1963. 695 с.

7.	 Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1972–1990.
8.	 Евлампиев И. И., Матвеева И. Ю. Религиозные учения Л. Толстого 

и Вл. Соловьева и проблема единства русской религиозной философии // 
Историко-философский ежегодник. 2019. Т. 34. С. 222–249 [Электрон- 
ный ресурс]. URL: https://iphras.ru/uplfile/histph/2019/evlampiev.pdf 
(28.10.2025). DOI: 10.21267/AQUILO.2019.34.43443. EDN: ORAJIB

9.	 Заваркина М. В. «Социализм и Христианство»: проблемы атрибуции 
и публикации замысла Достоевского // Неизвестный Достоевский. 
2020. Т. 7. № 2. С. 69–97 [Электронный ресурс]. URL: https://unknown-dos-
toevsky.ru/files/redaktor_pdf/1595258910.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/
j10.art.2020.4661. EDN: PMYXGW

10.	 Захаров В. Н. О христианском значении основной идеи творчества 
Достоевского // Достоевский в конце XX века: сб. ст. М.: Классика 
плюс, 1996. С. 137–146.

11.	 Захаров В. Н. Из забытых мемуаров. П. Матвеев о Ф. Достоевском, 
Н. Страхове, Л. Толстом // Неизвестный Достоевский. 2016. Т. 3. № 1. 
С. 58–70 [Электронный ресурс]. URL: https://unknown-dostoevsky.ru/
files/redaktor_pdf/1461750377.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/j10.art.2016.2621. 
EDN: WAHYNX

12.	 Захаров В. Н. «Смерть можно будет побороть…» (танатологический 
сюжет в «Братьях Карамазовых» Достоевского) // Неизвестный Дос- 
тоевский. 2022. Т. 9. № 4. С. 30–43 [Электронный ресурс]. URL: https://



136 А. Ф. Паченко

unknown-dostoevsky.ru/files/redaktor_pdf/1670693360.pdf (28.10.2025). 
DOI: 10.15393/j10.art.2022.6361. EDN: ZHBAVO

13.	 Кибальник С. А. Записные книжки как источник для комментария 
и интерпретации литературного произведения // Русская литература. 
2017. № 4. С. 40–51 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_30685294_97420632.pdf (28.10.2025). EDN: ZVMQMD

14.	 Кибальник С. А. Философский интертекст творчества Достоевского. 
СПб.: Петрополис, 2021. 364 с. EDN: OKDYVY

15.	 Кибальник С. А. Идея «восстановления погибшего человека» в русской 
классике (Достоевский, Толстой, Чехов) // Проблемы исторической 
поэтики. 2024. Т. 22. № 1. С. 157–175 [Электронный ресурс]. URL: https://
poetica.pro/files/redaktor_pdf/1708001936.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/
j9.art.2024.12882. EDN: XSBXCW

16.	 Киселева И. А., Сахарчук Е. С. Идея родственной любви в романе 
Ф. М. Достоевского «Подросток» // Проблемы исторической поэтики. 
2021. Т. 19. № 3. С. 150–169 [Электронный ресурс]. URL: https://poetica.
pro/files/redaktor_pdf/1633680870.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/j9.
art.2021.9982. EDN: NFONKT

17.	 Летопись жизни и творчества Ф. М. Достоевского, 1821–1881: в 3 т. СПб.: 
Акад. проект, 1999. Т. 3: 1875–1881. 615 с.

18.	 Плякин А. Толстой — читатель Достоевского (по материалам ясно- 
полянской библиотеки Л. Н. Толстого) // Достоевский и мировая куль- 
тура: альманах. М.: Классика плюс, 1997. № 8. С. 106–110.

19.	 Ремизов В. Б. «Идти по звезде, по солнцу» (Л. Н. Толстой и В. С. Соловьев) // 
Яснополянский сборник 1998: статьи, материалы, публикации. Тула: 
Ясная Поляна, 1999. С. 225–237.

20.	 Соловьев В. С. Кризис западной философии. Против позитивистов // 
Соловьев В. С. Собр. соч.: в 10 т. 2-е изд. СПб.: Просвещение, [1911]. 
Т. 1: 1873–1877. С. 27–151.

21.	 Соловьев В. С. Три речи в память Достоевского // Соловьев В. С. 
Собр. соч.: в 10 т. 2-е изд. СПб.: Просвещение, 1912. Т. 3: 1877–1884. 
С. 186–218.

22.	 Толстой Л. Н. Полн. собр. соч.: в 90 т. М.; Л.: ГИХЛ, 1928–1958.
23.	 Федоров Н. Ф. Собр. соч.: в 4 т. М.: Традиция, 1997. Т. 3. 756 с.
24.	 Шаваринская С. Р. О единстве образных систем романов «Подросток» 

Ф. М. Достоевского и «Анна Каренина» Л. Н. Толстого в религиозно-
нравственной сфере // Вестник Костромского государственного уни- 
верситета им. Н. А. Некрасова. 2015. Т. 21. № 3. С. 86–90 [Электронный  
ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_23873027_76858346.
pdf (28.10.2025). EDN: SCEMEC



The Principle of All-Unity in the Religious and Philosophical… 137

References
1.	  Biblioteka F. M. Dostoevskogo: opyt rekonstruktsii. Nauchnoe opisanie 

[F. M. Dostoevsky’s Library: the Experiment of Reconstruction. Scientific 
Description]. St. Petersburg, Nauka Publ., 2005. 338 p. (In Russ.)

2.	 Viktorovich V. A. Dostoevsky and Vl. Solovyov. In: Dostoevskiy i mirovaya 
kul’tura: al’manakh [Dostoevsky and World Culture: Almanac]. St. Petersburg, 
F. M. Dostoevsky Literary-Memorial Museum Publ., 1993, no. 1, part 2, pp. 5–31. 
EDN: DWGASO (In Russ.)

3.	 Galkin A. B. The Image of Christ and the Concept of Man in the Novel by 
F. M. Dostoevsky “Idiot”. In: Roman F. M. Dostoevskogo “Idiot”: sovremen-
noe sostoyanie izucheniya [The Novel by Dostoevsky “The Idiot”: The Current 
State of Studying]. Moscow, Nasledie Publ., 2001, pp. 319–336. Available at: 
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_30667360_94820992.pdf  
(accessed on October 28, 2025). EDN: ZVCLEL (In Russ.)

4.	 Gacheva A. G. F. M. Dostoevskiy i N. F. Fedorov: vstrechi v russkoy kul’ture 
[F. M. Dostoevsky and N. F. Fedorov: Meetings in Russian Culture]. Moscow, 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Scien- 
ces Publ., 2008. 576 p. (In Russ.)

5.	 Gacheva A. G. “Restoring the Kinship”: the Novel “The Adolescent” as a Pro-
logue to the Dialogue Between Nikolay Fedorov and Fyodor Dostoevsky.  
In: Roman F. M. Dostoevskogo “Podrostok”: sovremennoe sostoyanie izuche- 
niya [Dostoevsky’s Novel “The Adolescent”: The Current State of Studying]. 
Moscow, A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy 
of Sciences Publ., 2022, pp. 309–337. Available at: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_49991851_83238656.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.22455/978-5-9208-0677-2-309-337. EDN: JWWIBO (In Russ.)

6.	 Gusev N. N. Lev Nikolaevich Tolstoy: materialy k biografii s 1870 po 1881 god 
[Leo Nikolaevich Tolstoy: Materials for a Biography from 1870 to 1881]. 
Мoscow, The Academy of Sciences of the USSR Publ., 1963. 695 p. (In Russ.)

7.	 Dostoevskiy F. M. Polnoe sobranie sochineniy: v 30 tomakh [The Complete 
Works: in 30 Vols]. Leningrad, Nauka Publ., 1972–1990. (In Russ.)

8.	 Evlampiev I. I., Matveeva I. Yu. Religious Teachings of L. Tolstoy and 
Vl. Solovyov and the Problem of the Unity of Russian Religious Philosophy. 
In: Istoriko-filosofskiy ezhegodnik [History of Philosophy Yearbook], 2019, 
vol. 34, pp. 222–249. Available at: https://iphras.ru/uplfile/histph/2019/ 
evlampiev.pdf (accessed on October 28, 2025). DOI: 10.21267/AQUILO. 
2019.34.43443. EDN: ORAJIB (In Russ.)

9.	 Zavarkina M. V. “Socialism and Christianity”: Problems of Attribution and 
Publication of Dostoevsky’s Idea. In: Neizvestnyy Dostoevskiy [The Unknown 
Dostoevsky], 2020, vol. 7, no. 2, pp. 69–97. Available at: https://unknown-dos-
toevsky.ru/files/redaktor_pdf/1595258910.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.15393/j10.art.2020.4661. EDN: PMYXGW (In Russ.)



138 Anna F. Pachenko

10.	Zakharov V. N. About the Christian Meaning of the Main Idea of Dosto-
evsky’s Works. In: Dostoevskiy v kontse XX veka: sbornik statey [Dostoevsky 
at the End of the 20th Century: Collection of Articles]. Moscow, Klassika 
plyus Publ., 1996, pp. 137–146. (In Russ.)

11.	Zakharov V. N. From the Forgotten Memoirs. P. Matveev About F. Dosto-
evsky, N. Strakhov, L. Tolstoy. In: Neizvestnyy Dostoevskiy [The Unknown 
Dostoevsky], 2016, vol. 3, no. 1, pp. 58–70. Available at: https://unknown-dos-
toevsky.ru/files/redaktor_pdf/1461750377.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.15393/j10.art.2016.2621. EDN: WAHYNX (In Russ.)

12.	Zakharov V. N. “Death Itself May Be Overcome…” (Thanatological Plot 
in “The Brothers Karamazov” by Dostoevsky). In: Neizvestnyy Dostoevskiy 
[The Unknown Dostoevsky], 2022, vol. 9, no. 4, pp. 30–43. Available at: https://
unknown-dostoevsky.ru/files/redaktor_pdf/1670693360.pdf (accessed on 
October 28, 2025). DOI: 10.15393/j10.art.2022.6361. EDN: ZHBAVO (In Russ.)

13.	Kibal’nik S. A. Notebooks as a Source for Annotating and Interpreting a Work 
of Literature. In: Russkaya literaturа, 2017, no. 4, pp. 40–51. Available at: 
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_30685294_97420632.pdf (acces- 
sed on October 28, 2025). EDN: ZVMQMD (In Russ.)

14.	Kibal’nik S. A. Filosofskiy intertekst tvorchestva Dostoevskogo [Philosophical 
Intertext of Dostoevsky’s Works]. St. Petersburg, Petropolis Publ., 2021. 364 p. 
EDN: OKDYVY (In Russ.)

15.	Kibal’nik S. A. The Idea of “Restoration of a Ruined Person” in Classic 
Russian Literature (Dostoevsky, Tolstoy, Chekhov). In: Problemy istoricheskoy 
poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2024, vol. 22, no. 1, pp. 157–175. 
Available at: https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1708001936.pdf (accessed 
on October 28, 2025). DOI: 10.15393/j9.art.2024.12882. EDN: XSBXCW 
(In Russ.)

16.	Kiseleva I. A., Sakharchuk E. S. The Idea of Kindred Love in F. M. Dosto-
evsky’s “The Raw Youth”. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems 
of Historical Poetics], 2021, vol. 19, no. 3, pp. 150–169. Available at: https://
poetica.pro/files/redaktor_pdf/1633680870.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.15393/j9.art.2021.9982. EDN: NFONKT (In Russ.)

17.	  Letopis’ zhizni i tvorchestva F. M. Dostoevskogo, 1821–1881: v 3 tomakh 
[The Chronicle of Dostoevsky’s Life and Works: in 3 Vols]. St. Petersburg, 
Akademicheskiy proekt Publ., 1999, vol. 3. 615 p. (In Russ.)

18.	Plyakin A. Tolstoy Is a Reader of Dostoevsky (Based on Materials from the 
Yasnaya Polyana Library of L. N. Tolstoy). In: Dostoevskiy i mirovaya kul’tura: 
al’manakh [Dostoevsky and World Culture: Almanac]. Moscow, Klassika  
plyus Publ., 1997, no. 8, pp. 106–110. (In Russ.)

19.	Remizov V. B. “Follow the Star, Follow the Sun” (L. N. Tolstoy and 
Vl. S. Solovyov). In: Yasnopolyanskiy sbornik 1998: stat’i, materialy, pub-
likatsii [Yasnaya Polyana Collection 1998: Articles, Materials, Publications]. 
Tula, Yasnaya Polyana Publ., 1999, pp. 225–237. (In Russ.)



The Principle of All-Unity in the Religious and Philosophical… 139

20.	Solov’yov V. S. The Crisis of Western Philosophy. Against the Positivists. 
In: Solov’yov V. S. Sobranie sochineniy: v 10 tomakh [Solovyov V. S. The Col-
lected Works: in 10 Vols]. 2nd ed. St. Petersburg, Prosveshchenie Publ., 1911, 
vol. 1, pp. 27–151. (In Russ.)

21.	Solov’yov V. S. Three Speeches in Memory of Dostoevsky. In: Solov’yov V. S. 
Sobranie sochineniy: v 10 tomakh [Solovyov V. S. The Collected Works:  
in 10 Vols]. 2nd ed. St. Petersburg, Prosveshchenie Publ., 1912, vol. 3, pp. 186–218. 
(In Russ.)

22.	Tolstoy L. N. Polnoe sobranie sochineniy: v 90 tomakh [The Complete Works: 
in 90 Vols]. Мoscow, Leningrad, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhest-
vennoy literatury Publ., 1928–1958. (In Russ.)

23.	Fedorov N. F. Sobranie sochineniy: v 4 tomakh [The Collected Works: in 4 Vols]. 
Мoscow, Traditsiya Publ., 1997, vol. 3. 756 p. (In Russ.)

24.	Shavarinskaya S. R. On the Unity of Imagery Systems of the Novels “A Raw 
Youth” by Fyodor Dostoevsky and “Anna Karenina” by Leo Tolstoy in the 
Religious and Moral Sphere. In: Vestnik Kostromskogo gosudarstvennogo 
universiteta im. N. A. Nekrasova [Vestnik of Kostroma State University], 2015, 
vol. 21, no. 3, pp. 86–90. Available at: https://www.elibrary.ru/download/
elibrary_23873027_76858346.pdf (accessed on October 28, 2025). EDN: 
SCEMEC (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Паченко Анна Федоровна, неза- 
висимый исследователь (г. Санкт-
Петербург, Российская Федерация); 
e-mail: pachenkoann@gmail.com.

Anna F. Pachenko, Independent 
Researcher (Saint Petersburg, Rus- 
sian Federation); e-mail: pachen-
koann@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 08.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 10.01.2026
Принята к публикации / Accepted 14.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2025



2026;24(1):140–155 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© А. С. Собенников, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16323
EDN: VZLVAO

Миф о народе в драме
Л. Н. Толстого «Власть тьмы»

А. С. Собенников
независимый исследователь

(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация)
e-mail: assoben52@mail.ru

Аннотация. Миф о народе — один из главных аксиологических ми-
фов русской литературы. В произведениях Д. В. Григоровича, И. С. Турге- 
нева, Н. А. Некрасова, Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого, писателей-
народников русские крестьяне представлены как лучшая часть нации. 
В пьесе Л. Н. Толстого «Власть тьмы» на уровне фабулы создается ил- 
люзия разрушения мифа (власть денег, прелюбодеяние, убийство ребен-
ка). Но Толстого интересует не само преступление, а причины, которые 
к нему привели. Никита оторван от крестьянского мира. Жизнь вне семьи, 
артельная жизнь, способствовала первому моральному падению героя. 
Это — правда социально-экономическая. Но автор ведет читателя и зрителя 
от правды социально-экономической, правды отношений полов к правде  
Божьего суда. Носителем этой правды становится Аким, в котором про- 
слеживаются черты русской святости (аскеза, юродство). Покаяние Ни- 
киты тоже дано в аспекте мифа о народе, как и молчание крестьян. По- 
каяние — первый шаг к обновлению и очищению грешника. Таким 
образом, в драме «Власть тьмы» Толстой не разрушает миф о народе, 
он встраивает его в новую социально-экономическую реальность Рос-
сийской империи.
Ключевые слова: Л. Н. Толстой, «Власть тьмы», аксиология, миф, народ, 
правда, святость
Для цитирования: Собенников А. С. Миф о народе в драме Л. Н. Тол- 
стого «Власть тьмы» // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. № 1. 
С. 140–155. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16323. EDN: VZLVAO



A Myth of the People in Leo Tolstoy’s Drama… 141

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16323
EDN: VZLVAO

A Myth of the People in Leo Tolstoy’s Drama
“The Power of Darkness”

Anatoly S. Sobennikov
Independent Researcher

(Saint Petersburg, Russian Federation)
e-mail: assoben52@mail.ru

Abstract. The myth of the people is one of the main axiological myths in Rus-
sian literature. In the works of D. V. Grigorovich, I. S. Turgenev, N. A. Nekra- 
sov, F. M. Dostoevsky, L. N. Tolstoy, and narodnik writers, the Russian peasants 
are portrayed as the best part of the nation. In Leo Tolstoy’s play, the plot  
creates the illusion of this myth’s destruction (the power of money, adultery, 
and child murder). But Tolstoy is not interested in the crime itself, rather, he is 
concerned with the reasons that led to it. Nikita is cut off from the peasant 
world. Life outside the family, life in the cooperative contributed to the hero’s 
initial moral decline. This is the socio-economic truth. However, further on 
the author leads the reader and viewer from this socio-economic truth, the 
truth of gender, to the truth of God’s judgment. Akim, who exhibits traits 
of Russian sanctity (asceticism and foolishness for Christ), becomes the bearer 
of this truth. Both Nikita’s repentance and the peasants’ silence is also presen- 
ted in the context of the myth of the people. Repentance is the first step toward 
the renewal and purification of the sinner. Thus, in his drama “The Power 
of Darkness,” Tolstoy does not destroy the myth of the people; he integrates it 
into the new socio-economic reality of the Russian Empire.
Keywords: Leo Tolstoy, “The Power of Darkness”, axiology, myth, people, truth, 
holiness
For citation: Sobennikov A. S. A Myth of the People in Leo Tolstoy’s Drama 
“The Power of Darkness”. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of 
Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 140–155. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16323. 
EDN: VZLVAO (In Russ.)



142 А. С. Собенников

Миф о народе — главный аксиологический миф класси- 
ческой русской литературы XIX–XX вв. Крестьяне Ан- 

тон Горемыка, Хорь, Калиныч, некрасовский Влас, мужик Ма-
рей, солдат Платон Каратаев, крестьяне Г. Успенского и Н. Зла- 
товратского — наиболее яркие персонажи этого мифа. Они 
индивидуальны как характеры, но общи в ценностном аспекте 
(см.: [Собенников])1.

Термин «миф» мы рассматриваем в аспекте феноменологии: 
есть феномен и есть его понимание, интерпретация этого яв- 
ления. Автор «Мифологий» справедливо полагал: «…мифом  
может стать все, что покрывается дискурсом. Определяющим 
для мифа является не предмет его сообщения, а способ, кото- 
рым оно высказывается…» [Барт: 233].

Однако к концу XIX в. ощущалась некоторая усталость от 
мифа. Когда появилась повесть А. П. Чехова «Мужики» (1897), 
С. А. Венгеров заметил: «Такую же неумолимую жесткость Че- 
хов проявил и по отношению к недавнему предмету литера- 
турно-общественного идолопоклонства — народу. В русской 
литературе нет более мрачного изображения крестьянства, 
чем то зверье, которое Чехов описал в своих знаменитых "Мужи- 
ках"»2. С Чехова начинается процесс демифологизации, декон- 
струкции мифа о народе. Но «Власть тьмы» была написана Тол-
стым раньше повести Чехова. Крестьянская семья представлена 
в ней в крайне неприглядном виде: отравление мужа женой, 
прелюбодеяние, убийство новорожденного ребенка. Можно ли 
сказать, что и Толстой приложил руку к разрушению мифа 
о народе? Попытаемся разобраться в этом вопросе.

Известно, что сюжетом послужило «подлинное судебное 
дело, которое слушалось в Тульском суде еще в 1880 году. <…> 
…во время свадьбы в одной тульской деревне отчим невесты  
покаялся перед народом в совершенном преступлении. Ока- 
залось, что он соблазнил падчерицу, затем убил ее ребенка» 
[Полякова: 12]. Но Толстого интересует не само преступление, 

1 П. А. Плютто писал: «В 60-е — 70-е годы XIX века, в период "любви 
к народу" и "возвращения ему долга", интеллигенция ухитрилась при- 
писать русскому народу все возможные для человека героические, ро- 
мантические, библейские и т. д. лучшие качества и свойства, вплоть до тех, 
которые плохо вяжутся с образом "широких народных масс"» [Плютто: 177].

2 Венгеров С. А. Очерки по истории русской литературы. СПб.: Тип. 
т-ва «Общественная польза», 1907. С. 128.



Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы» 143

а причины, которые к нему привели, и что человек может 
противопоставить искушению. По словам Л. Д. Опульской, 
«он вложил в нее все свое великое знание крестьянской жизни, 
любовь к ее светлым сторонам и сострадание к темным, глубо- 
чайшее понимание народного характера, темперамента, психо- 
логии, речи пореформенного мужика» [Опульская, 1979: 59]3. 
Пьеса была напечатана в 1887 г. в издательстве «Посредник» 
тиражом более 100 000 экземпляров.

Современник Толстого свидетельствовал: «Второе издание 
этой драмы исчезло из продажи скорее, чем это можно было 
предположить. Такой громадный спрос на умственную пищу 
есть наглядный признак того, что обществу не чужда еще 
правда, которая в таких поразительно живых образах вылилась 
в произведении Льва Толстого»4. О какой правде писал Тол-
стой? Миф о народе в русской литературе в значительной 
степени определялся этим концептом.

Первая правда — социально-экономическая. Ее мы находим 
и в пьесе Толстого, и в чеховских «Мужиках», и в «Деревне» 
Бунина. В трактате «Так что же нам делать?» Толстой писал:

«Богатые люди собираются в городе и там, под охраной власти, 
спокойно потребляют все, что привезено сюда из деревни. 
Деревенскому же жителю отчасти необходимо итти туда, где 
происходит этот неперестающий праздник богачей и потребля- 
ется то, что взято у него с тем, чтобы кормиться от тех крох, 
которые спадут со стола богатых, отчасти же, глядя на беспечную, 
роскошную и всеми одобряемую и охраняемую жизнь богачей, 
и самому желательно устроить свою жизнь так, чтобы меньше  
работать и больше пользоваться трудами других» [Толстой; 
т. 25: 230].

О необходимости деревенскому жителю идти в город гово-
рилось и в повести Н. Н. Златовратского «Крестьяне-присяж- 
ные» (1875):

3 Пьеса была запрещена к постановке. Первый спектакль «состоялся 
в Петербурге 16 октября [1895 г.] на сцене суворинского Театра Литературно-
артистического кружка; 18 октября — в Александринском театре, в бенефис 
Н. С. Васильевой» [Опульская, 1998: 166].

4 Бабкин П. И. О непротивлении злу: по поводу драмы «Власть тьмы» 
Льва Толстого. СПб.: Типо-лит. П. И. Бабкина, 1896. С. 21.



144 А. С. Собенников

«Ноне у нас вон где поселенье-то развеселое. Не весело в своих-то  
отцовских избах! — показал старик по направлению к фабри- 
ке. — Где весело!… Вишь, она, деревенька-то родная, как замухри- 
лась… — Замухряешь! Ноне мы за собой не смотрим… Ноне  
мы на купцов работники…»5. 

Вот и у Толстого мы узнаем в первом действии, что Никита 
«работал на чугунке» в артели. Железная дорога в XIX в. — 
символ городской цивилизации. Жизнь вне семьи, артельная  
жизнь, способствовала первому моральному падению героя  
Толстого. Никита соблазнил сироту Марину и бросил ее. В треть- 
ем действии он приезжает из города с новой любовницей — 
своей падчерицей, «пьяный с мешком и узлом под мышкой 
и с покупками в бумаге» [Толстой; т. 26: 185]. Идеал Никиты — 
«пользоваться трудами других».

В третьем действии отец говорит сыну:
«Ты в богатстве, тае, как в сетях. В сетях ты, значит. Ах, 

Микишка, душа надобна!» [Толстой; т. 26: 197].

И «дурковатую» Акулину в четвертом действии готовы взять 
в крестьянский дом из-за денег. Кума говорит:

«Да больше за приданым гонятся. Легко ли, дают за девкой-то две 
шубы, матушка моя, расстегаев шесть, шаль французскую, 
холстов тоже много что-то да денег, сказывали, две сотни» [Тол- 
стой; т. 26: 200].

У Никиты есть старик-работник Митрич, вся мужская ра-
бота по крестьянскому дому лежит на нем. Но в первом дейст- 
вии сам Никита был работником у богатого мужика Петра. 
О значении труда Толстой писал в трактате «В чем моя вера?»:

«Труд есть необходимое условие жизни человека. И труд же 
дает благо человеку. И потому удержание от других людей пло- 
дов своего или чужого труда препятствует благу человека. От- 
давание своего труда другим содействует благу человека» [Тол- 
стой; т. 23: 431].
5 Златовратский Н. Н. Сочинения: [ч. 1–3]. 2-е изд., знач. доп. М.: Типо-

лит. И. Н. Кушнерева и К°, 1884. [Ч. 1]: Крестьянские повести и рассказы 
(1874–1883). С. 19.



Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы» 145

После отмены крепостного права прошло 26 лет, и крестьяне 
у Толстого уже другие, не такие как у Тургенева в «Записках 
охотника». Деньги, богатство становятся целью и смыслом жиз-
ни. Однако, по мысли Толстого, меняются формы жизни, 
но человек меняться не должен. М. М. Бахтин заметил: «Дере- 
венский быт Толстому служит лишь для конкретизации "обще- 
человеческой" и "вневременной" борьбы добра со злом, света 
с тьмою. Социально-экономический строй и крестьянский быт — 
вне действия драмы; они не создают конфликтов, движения, 
борьбы — они, как постоянное давление атмосферы, вовсе 
не должны ощущаться. Зло, тьма зарождаются в индивидуаль- 
ной душе, в душе же и разрешаются» [Бахтин: 752].

Вторая правда автора — это вопросы пола. В 80-е гг. XIX в. 
в России были известны работы Г. Т. Бокля, А. Шопенгауэра, 
Г. Спенсера, Д. С. Милля, в которых говорилось об основных раз-
личиях мужчин и женщин6. Были публикации на эту тему 
и у отечественных исследователей7. Сам Толстой считал, что 
сфера мужчины — это физический и «умственный обществен- 
ный» труд, а доля женщины — семейный очаг:

«Мужчина для исполнения воли Бога должен служить Ему 
и в области физического труда, и мысли, и нравственности: 
он всеми этими делами может исполнить свое назначение. 
6 См., например: Милль Д. С. Подчиненность женщины / пер. с англ.: 

с предисл. Ник. Михайловского и прил. писем О. Конта к Д. С. Миллю 
по жен. вопр. СПб.: Изд. С. В. Звонарева, 1869. 255 с.; Спенсер Г. Воспитание 
умственное, нравственное и физическое. 2-е изд. СПб.: Тип. Н. П. Карбасни- 
кова, 1878. 323 с.; Бокль Г. Т. Влияние женщин на успехи знания. СПб.: 
Изд. А. Буйницкого, 1864. 54 с. и др.

7 См.: Шкляревский А. С. Об отличительных свойствах мужского 
и женского типов в приложении к вопросу о высшем образовании жен-
щин. Речь, произнесенная на торжественном акте университета св. Влади- 
мира 9 января 1874 года профессором медицинской физики А. Шклярев- 
ским. Киев: Унив. тип., 1874. 47 с.; Астафьев П. Е. Психический мир жен-
щины, его особенности, превосходства и недостатки: [с прил. ст.: «Понятие 
психического ритма»]. М.: Унив. тип. (М. Катков), 1881. 156, 60 с. [Элек- 
тронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/000199_000009_003611
581?page=5&rotate=0&theme=white (12.08.2025); Астафьев П. Е. Понятие 
психического ритма как научное основание психологии полов. М.: Унив. 
тип. (М. Катков), 1882. 60 с. [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.
rusneb.ru/ru/000199_000009_003594915?page=7&rotate=0&theme=white 
(12.08.2025); Скальковский К. А. О женщинах: мысли старые и новые. 
СПб.: Изд. А. С. Суворина, 1886. 408 с.



146 А. С. Собенников

Для женщины средства служения Богу суть преимущественно 
и почти исключительно (потому что кроме нее никто не может 
этого сделать) — дети» [Толстой; т. 25: 413].

Главная проблема пьесы — это даже не деньги, а пол, взаимо- 
отношения мужчин и женщин, родителей и детей. Сам Толстой 
писал В. Г. Черткову:

«Чем я занят? — Написал драму на прелюбодеяние. Кажется 
хорошо» [Толстой; т. 85: 410–411].

Об этом же — эпиграф из Евангелия от Матфея:
«А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вож- 
делением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем. Если же 
правый глаз соблазняет тебя, вырви его и брось от себя, ибо 
лучше для тебя, чтобы погиб один из членов твоих, а не все 
тело твое было ввержено в геену» (Мф. 5:28–29).

Петр, как известно, — «камень», но он болен, работать 
не может. В гендерной психологии есть понятие мужской 
и женской роли, в мужской роли есть «норма твердости» 
[Берн: 173]. В крестьянской семье — хозяин, мужчина, главное 
лицо. Но уже в начале первого действия мы видим, что власти 
у Петра нет. Работник Никита, вместо того чтобы загнать ло- 
шадь, «калякает» на улице за углом. И бывший солдат Митрич 
догадывается о грехе, убийстве новорожденного, но молчит. 
И только один мужской персонаж соответствует норме — отец 
Никиты Аким. Когда Никита возвращается домой из города 
с покупками, он говорит жене грозно, играя мужскую роль 
хозяина:

«Н и к и т а.

Анисья, жена! Кто приехал?
(Анисья взглядывает и отворачивается. Молчит.)

Н и к и т а (грозно).

Кто приехал? Аль забыла?

А н и с ь я.
Будет форсить-то. Иди.



Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы» 147

Н и к и т а (еще грознее).

Кто приехал?

А н и с ь я (подходит к нему и берет за руку).

Ну, муж приехал. Иди в избу-то» [Толстой; т. 26: 185].

В этой сцене представлена норма — мужчина должен быть 
хозяином в крестьянской избе. Жена подыгрывает мужу. 
Однако в реальной жизни в третьем действии уже жена 
командует и заставляет мужа совершить грех — убить 
новорожденного. С точки зрения автора, главная проблема 
современного брака — забвение евангельской истины. Толстой 
писал сыну в октябре 1887 г.:

«Так вот я и говорю: людям, собирающимся жениться именно 
потому, что их жизнь кажется им полною, надо больше чем 
когда-нибудь думать и уяснить себе, во имя чего живет каждый 
из них» [Толстой; т. 64: 118].

Герои Толстого живут половым инстинктом, они не «думают». 
После смерти супруги Петр женился на Анисье, которая млад-
ше его на десять лет. К моменту начала пьесы он болен, жене 
опротивел. Она говорит ему (вдогонку):

«Гнилой чорт, носастый!» [Толстой; т. 26: 127].

По словам Г. Успенского, Петр «делает первый культурный  
грех — женится, старый, на молодой девке Анисье; молодая, 
красивая, работящая Анисья ни во веки веков не шла бы за стари- 
ка, не польстилась на его хозяйство, если бы только строй 
народной жизни не был пошатнут и расстроен»8. Дочь Петра 
от первого брака Акулина — «дурковатая». Автор не случайно 
указывает возраст всех персонажей. Анисья при живом муже 
становится любовницей Никиты, но она старше Никиты на 9 лет.  
Акулина же младше Никиты на 9 лет. После смерти Петра Ни- 
кита женится на Анисье по расчету, а не по любви. Жена насле- 
дует имущество и деньги «богатого мужика». Но и дочь Петра 
от первого брака тоже имеет право на наследство. В третьем 
действии Акулина говорит Никите:

8 Успенский Г. Мы // Русские Ведомости. 1887. № 86. 29 марта. С. 2.



148 А. С. Собенников

«Любил? Есть кого любить, толстомордую-то. Бросил бы ее тог-
да, ничего б не было. Согнал бы ее к черту. А дом все равно мой 
и деньги мои» [Толстой: т. 26: 193].

Взаимная вражда Анисьи и Акулины кроме денежного ин- 
тереса объясняется взаимоотношениями полов. Шопенгауэр  
так писал об этом: «В отношениях между мужчинами самой 
природой установлено равнодушие, а между женщинами — 
враждебность»9. Враждебность объясняется соперничеством. 
Половой инстинкт приводит к тому, что «дурковатая» дочь 
Петра становится любовницей Никиты и беременеет от него. 
Герберт Спенсер, работы которого были известны Толстому, 
заметил: «Всякий знает случаи, когда телесная красота, при 
отсутствии всяких других совершенств, возбуждала все нис- 
провергающую страсть <…>. Факт тот, что при возбуждении 
любви первое место занимает физическая привлекательность, 
затем нравственные совершенства, а ум только на третьем месте»10.

Поэтому «дурковатость» Акулины не мешает Никите. Убий- 
ство новорожденного в пятом действии — кульминация прав- 
ды пола, «страсть превращается в страшную неконтролиру- 
емую силу, инициирующую преступление и влекущую к ги-
бели» [Нагина, Толстолуцкая: 143]. Она приводит к моральному 
кризису и покаянию Никиты. В нравственно-философском 
конфликте у Толстого сталкиваются Божья правда и правда 
пола. «Коготок увяз» — это артельная жизнь Никиты и Ма-
рины, убийство ребенка — «всей птичке пропасть» [Толстой: 
т. 26: 242]. Сам автор хорошо знал страшную силу пола, кото- 
рую и показал не только в этой пьесе, но и в «Дьяволе», в «Анне 
Карениной», в «Крейцеровой сонате». «Но по самому Толстому 
видно, что Эрос — субстанция Абсолюта, страшная, мета- 
физическая, а что Любовь — перед этим? Так, сироп… <…>. 
Да, грознейший бог — вожделение пола. И Бог, которого все 
искал Толстой, — не эта ли самая ширма-заслонка, крышка  
гроба, какой укрыться от…?» — спрашивал Г. Гачев [Гачев: 40].

Особая роль на фабульно-сюжетном уровне отведена ма-
тери Никиты. Современник Толстого говорил о «преступной 

9 Шопенгауэр А. О женщинах. СПб.: Тип. И. Гольдберга, 1900. С. 16.
10 Спенсер Г. Воспитание умственное, нравственное и физическое.  

С. 318–319.



Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы» 149

и злой натуре Матрены»11. Другой современник счел, что «мать 
Никиты, Матрена, поставлена в пьесе недостаточно опреде- 
ленно и ясно»12. Однако Матреной движет материнский инстинкт, 
сильнейший у женщины. Никита — единственный ребенок 
в семье, и вся женская энергия героини направлена на него. 
Толстой писал о материнской любви:

«И потому любовь к своим детям, вложенная в женщину, 
исключительная любовь, с которой совершенно напрасно бо-
роться рассудочно, всегда будет и должна быть свойственна жен-
щине-матери» [Толстой; т. 25: 413].

Критик Л. Оболенский справедливо заметил: «Итак, первый 
росток драмы вовсе не в Никите, а в желании его матери видеть 
своего сына богатым и хорошо пристроенным, т. е. вовсе не 
в каком-нибудь специфически-злодейском желании, а в очень 
прекрасном чувстве материнской любви, но только любви, 
не просветленной более высоким моральным чувством»13.

К страшному греху — убийству невинного младенца — 
приводит «исключительная любовь» к сыну. Обратим внимание 
и на такую деталь: в крестьянских семьях, как правило, было 
много детей, у Акима и Матрены Никита — единственный  
ребенок. Это, конечно же, не случайно. Вся женская материн-
ская энергия любви не имеет другого адресата. Уже в первом 
действии мать оправдывает сына, когда он обнимает Анисью. 
Ремарка автора: «входит и долго крестится на образа». Когда 
Никита и Анисья «отстраняются друг от друга», Матрена  
говорит:

«А я что и видела, не видала, что и слышала, не слыхала. 
С бабочкой поиграл, — что ж? И теленок, ведашь, и тот играет. 
Отчего не поиграть? — дело молодое» [Толстой; т. 26: 130].

Божья заповедь «Не прелюбодействуй» легко ею обходится.
11 Бабкин П. И. О непротивлении злу. С. 50.
12 Буренин В. П. Критические этюды. СПб.: Тип. А. С. Суворина, 1888. 

С. 209.
13 Оболенский Л. Психология и мораль в новой драме Л. Толстого (Кри- 

тический этюд) // Русское богатство. СПб.: Тип. В. В. Комарова, 1887. № 3. 
С. 137–138.



150 А. С. Собенников

Матрена нарушает и другую заповедь — «Не убий!». Она 
приносит Анисье порошок и говорит:

«А ты, ягодка, потеснее держи, чтоб люди не знали. А коли 
что, помилуй Бог, коснется, от тараканов мол…» [Толстой; 
т. 26: 135].

И не забывает взять за порошок «рублевку». Матрена всю 
энергию направляет на то, чтобы после смерти хозяина ее сын, 
работник, завладел его имуществом. Она загодя узнает 
у знающего человека юридическую сторону вопроса:

«Первым делом, говорит, надо твоему сыночку в ту деревню 
приписаться. На это денежки нужно, — стариков попоить. Они, 
значит, и руки приложат. Всё, говорит, надо с умом делать. Глянь-
ка сюда (достает из платка бумагу). Вот и бумагу отписал, 
почитай-ка, ведь ты дошлый» [Толстой; т. 26: 168].

Современники Толстого именно практичность считали ос- 
новой женского характера. «Превосходство женского ума 
и воли в непосредственно-практической жизни над мужски-
ми издавна считается несомненно-признанным», — писал 
П. Е. Астафьев14.

В четвертом действии мать понуждает сына убить ребенка, 
так как Акулину с ребенком замуж не возьмут. Матрена го-
ворит сыну:

«Э, живая душа! Чего там, чуть душа держится. А куда его 
деть-то? Поди, понеси в воспитательный, — всё одно помрет, 
а помолвка пойдет, сейчас расславят, и сядет у нас девка на руках» 
[Толстой; т. 26: 206].

Главный грех Никиты в аспекте правды пола тот, что не он, 
мужчина, решает экзистенциальные проблемы. За него реша-
ют женщины — мать и жена. После убийства собственного  
ребенка Никита говорит матери:

«Матушка, родимая, дошло, видно, до меня. Что вы со мной 
сделали? Как захрустят эти косточки, да как запищит!‥ Матушка  
родимая, что вы со мной сделали!» [Толстой; т. 26: 212].

14 Астафьев П. Е. Психический мир женщины… С. 71.



Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы» 151

Убийство открывает перед героем экзистенциальный ужас, 
ему кажется, что ребенок все еще жив.

«Н и к и т а (сидит, закрыв лицо руками.
Митрич и Анютка замерли).

Пищит, право пищит, во, во… внятно. Зароет она его, право 
зароет! (Бежит в дверь.) Матушка, не зарывай, живой он…» 
[Толстой; т. 26: 223].

Десятилетняя Анютка потрясена, она кричит Митричу:
«Дедушка, золотой! Хватает меня ктой-то за плечушки, хватает 

ктой-то, лапами хватает» [Толстой; т. 26: 224].

Но «хватать» мог только черт, он и привиделся ребенку.
Ребенок и старик выступают у Толстого носителями третьей, 

высшей правды — правды Божьего суда. «Одним словом, 
должно признать, Толстому в лице Акима удалось блестящим 
образом показать всю громадную величину значения истины 
и правды — все облагораживающей и очищающей», — писал 
современник Толстого15. И. Милютин заметил: «В нем мы видим  
живой образец того простого сердечного верующего человека, 
каковыми во все времена отличалась русская земля»16.

В социальном плане Аким находится в самом низу — он золо- 
тарь в городе, бедный крестьянин в деревне. В связи с образом 
Акима можно говорить об аскезе. Ее целью, как известно, яв- 
ляется спасение мира. Косноязычие Акима — прием автора, 
который боится риторического высказывания, риторических 
фигур речи. Но косноязычие может быть отсылкой и к юрод- 
ству как форме русской святости. К. Н. Ломунов говорил о бли- 
зости Акима и Платона Каратаева, «оба они одной, юродствую- 
щей породы» [Ломунов: 132]. Для автора важнее слова — дело, 
т. е. жизнь Акима. В первом действии Аким пытается женить 
сына на Марине и тем загладить грех:

«А Бог-то, Бог! Разве она не человек, девка-то? Значит тоже, 
тае, Богу-то она человек» [Толстой; т. 26: 138].
15 В. Л-тин. Не безнравственное ли впечатление производит «Власть тьмы» 

графа Толстого на «серую публику»? СПб.: Типо-лит. И. Рапопорта, 1896. 
С. 6.

16 Милютин И. А. Водоворот. Думы и темы по поводу др. «Власть тьмы» 
Л. Н. Толстого. СПб.: Тип. тов-ва «Общественная польза», 1888. С. 11.



152 А. С. Собенников

Власть золотого тельца Аким не признает. «В богатстве-то из- 
балуется человек», — говорит он [Толстой; т. 26: 180]. По Тол-
стому, могут меняться внешние формы жизни, но духовная  
жизнь человека меняться не должна: «Сберегший душу свою 
потеряет ее; а потерявший душу свою ради Меня сбережет 
ее» (Мф. 10:39). Жить на проценты от банка, считает Аким, — 
грех:

«Это, тае, не по закону, не по закону, значит. Скверность это» 
[Толстой; т. 26: 182].

В третьем действии Аким приходит к сыну за деньгами на по- 
купку лошади и не берет их, узнав о связи Никиты с падчерицей:

«Не могу, значит, тае, брать и не могу, тае, говорить с тобой, 
значит. Потому в тебе, тае, образа нет, значит» [Толстой; т. 26: 189].

Близкие Акима живут телесными радостями, Аким же все 
время напоминает о душе. Сыну он говорит:

«Ты в богатстве, тае, как в сетях. В сетях ты, значит. Ах, 
Микишка, душа надобна!» [Толстой; т. 26: 197].

В конце жизни Толстой так сформулировал эту необходимость:
«Что же может понять человек? А одно то, для чего не нужно 

ни места, ни времени, — свою душу» [Толстой; т. 45: 34].

После встречи с Мариной у Никиты болит душа, он «сам себе 
опостылел» [Толстой; т. 26: 229]. Все его действия после — это 
пробудившаяся совесть, которая помогает ему «понять свою 
душу». Когда его зовут благословлять молодых, он отвечает:

«Да кого благословлять-то буду? Что я с ней сделал?» [Тол- 
стой; т. 26: 233].

Совесть заставляет его признаться в отравлении Петра, т. е. 
он берет на себя грех Анисьи. Автор не дает нам бесспорных 
улик против Анисьи и Никиты. Возможно, Анисья и не прибегала 
к помощи яда, ее муж был смертельно болен и умер своей смер-
тью. Признается он и в убийстве ребенка. Никита просит 
прощения у народа: «Прости меня, мир Православный! (Кла- 
няется в землю.)» [Толстой; т. 26: 242].

В аспекте аксиологии следует особое внимание уделить сло- 
вам Акима, обращенным к Никите:



Миф о народе в драме Л. Н. Толстого «Власть тьмы» 153

«Бог простит, дитятко родимое. (Обнимает его.) Себя не пожа- 
лел, Он тебя пожалеет. Бог-то, Бог-то! Он во!‥» [Толстой; т. 26: 242].

Божья правда, по Толстому, — главная в жизни отдельного 
человека и в жизни народа. Молчание крестьян поэтому не слу- 
чайно. Оно напоминает пушкинское «Народ безмолствует» 
в «Борисе Годунове». У Толстого, как и у Пушкина, убийство ре-
бенка — страшный грех, который нельзя отмолить. Покаяние  
грешника имеет в русской литературе свою традицию. Можно 
вспомнить некрасовского Власа, роман Достоевского «Пре- 
ступление и Наказание»; да и Позднышев в «Крейцеровой 
сонате» Толстого перерождается для новой жизни. Покаяние — 
первый шаг к обновлению и очищению грешника.

В драме «Власть тьмы» Толстой не разрушает миф о народе, 
он встраивает его в новую социально-экономическую реаль-
ность Российской империи. Божья правда — это аксиологи- 
ческий центр мифа о народе. Именно она довлеет над правдой 
социально-экономической или правдой пола у Толстого, именно 
она дана автором в финале в качестве морального императива.

Список литературы
1.	 Барт Р. Мифологии / пер. с фр., [вступ. ст. и коммент.] С. Зенкина. М.: 

Изд-во им. Сабашниковых, 2004. 314 с.
2.	 Бахтин М. М. Предисловие (1929). Драматические произведения Л. Тол- 

стого // Л. Н. Толстой: pro et contra: личность и творчество Льва  
Толстого в оценке русских мыслителей и исследователей: антология. 
СПб.: РХГИ, 2000. С. 747–755. (Сер.: Русский путь.) EDN: HRDGYT

3.	 Берн Ш. Гендерная психология: законы мужского и женского поведе- 
ния. СПб.: Прайм-Еврознак, 2008. 318 с. (Сер.: Научный бестселлер.)

4.	 Гачев Г. Д. С Толстым встреча через век: исповедь. М.: Вузовская книга, 
1999. 108 с.

5.	 Ломунов К. Н. Драматургия Л. Н. Толстого. М.: Искусство, 1956. 467 с.
6.	 Нагина К. А., Толстолуцкая Т. Г. Спасение любовью: инверсия любов- 

ного сюжета в драматических произведениях Л. Н. Толстого // Практики 
и интерпретации: журнал филологических, образовательных и куль- 
турных исследований. 2024. Т. 9. № 3. С. 137–149 [Электронный ресурс]. 
URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_80461337_81986215.pdf 
(12.08.2025). DOI: 10.18522/2415-8852-2024-3-137-149. EDN: KKKGWD

7.	 Опульская Л. Д. Лев Николаевич Толстой. Материалы к биографии 
с 1886 по 1892 год. М.: Наука, 1979. 285 с.

8.	 Опульская Л. Д. Лев Николаевич Толстой. Материалы к биографии 
с 1892 по 1899 год. М.: Наследие, 1998. 405 с.



154 Anatoly S. Sobennikov

9.	 Плютто П. А. Исследование реальности социокультурного виртуального: 
опыт анализа социокультурных иллюзий. М.: Прогресс-Традиция, 
2014. 368 с.

10.	 Полякова Е. И. Театр Л. Н. Толстого. Некоторые проблемы сценического 
воплощения произведений Льва Толстого. М.: ВТО, 1978. 80 с. (Сер.: 
Материал в помощь докладчикам / Всерос. театр. о-во.)

11.	 Собенников А. С. Мифы русской литературы. История. Поэт. Россия. 
Народ. СПб.: Росток, 2024. 264 с.

12.	 Толстой Л. Н. Полн. собр. соч.: в 90 т. М.; Л.: ГИХЛ, 1928–1958.

References
1.	 Barthes R. Mifologii [Mythologies]. Мoscow, Izdatel’stvo imeni Sabashni- 

kovykh Publ., 2004. 314 p. (In Russ.)
2.	 Bakhtin M. M. Preface (1929). Dramatic Works of L. Tolstoy. In: L. N. Tolstoy: 

pro et contra: lichnost’ i tvorchestvo L’va Tolstogo v otsenke russkikh mysli- 
teley i issledovateley: antologiya [L. N. Tolstoy: Pro et Contra: The Persona- 
lity and Work of Leo Tolstoy as Evaluated by Russian Thinkers and Researchers: 
an Anthology]. St. Petersburg, The Russian Christian Humanitarian Institute 
Publ., 2000, pp. 747–755.  (Ser.: The Russian Way.) EDN: HRDGYT (In Russ.)

3.	 Burn Sh. Gendernaya psikhologiya: zakony muzhskogo i zhenskogo pove-
deniya [Gender Psychology: Laws of Male and Female Behavior]. St. Peters-
burg, Praym-Evroznak Publ., 2008. 318 p. (Ser.: Scientific Bestseller.) (In Russ.)

4.	 Gachev G. D. S Tolstym vstrecha cherez vek: ispoved’ [Meeting with Tolstoy 
a Century Later: Confession]. Мoscow, Vuzovskaya kniga Publ., 1999. 108 p. 
(In Russ.)

5.	 Lomunov K. N. Dramaturgiya L. N. Tolstogo [Dramaturgy of L. N. Tolstoy]. 
Мoscow, Iskusstvo Publ., 1956. 467 p. (In Russ.)

6.	 Nagina K. A., Tolstolutskaya T. G. Salvation by Love: Inversion of the Love 
Plot in the Dramatic Works of L. N. Tolstoy. In: Praktiki i interpretatsii: 
zhurnal filologicheskikh, obrazovatel’nykh i kul’turnykh issledovaniy [Prac-
tices and Interpretations: a Journal of Philology, Teaching, and Cultural 
Studies], 2024, vol. 9, no. 3, pp. 137–149. Available at: https://www.elibrary.
ru/download/elibrary_80461337_81986215.pdf (accessed on August 12, 2025). 
DOI: 10.18522/2415-8852-2024-3-137-149. EDN: KKKGWD (In Russ.)

7.	 Opul’skaya L. D. Lev Nikolaevich Tolstoy. Materialy k biografii s 1886 po 
1892 god [Leo Nikolaevich Tolstoy. Materials for a Biography from 1886 to 1892]. 
Мoscow, Nauka Publ., 1979. 285 p. (In Russ.)

8.	 Opul’skaya L. D. Lev Nikolaevich Tolstoy. Materialy k biografii s 1892 po 1899 god 
[Leo Nikolaevich Tolstoy. Materials for a Biography from 1892 to 1899]. Мos-
cow, Nasledie Publ., 1998. 405 p. (In Russ.)

9.	 Plyutto P. A. Issledovanie real’nosti sotsiokul’turnogo virtual’nogo: opyt 
analiza sotsiokul’turnykh illyuziy [Research into the Reality of the Sociocul-
tural Virtual: an Attempt to Analyze Sociocultural Illusions]. Мoscow, 
Progress-Traditsiya Publ., 2014. 368 p. (In Russ.)



A Myth of the People in Leo Tolstoy’s Drama… 155

10.	Polyakova E. I. Teatr L. N. Tolstogo. Nekotorye problemy stsenicheskogo 
voploshcheniya proizvedeniy L’va Tolstogo [The Theatre of Leo Tolstoy. Some 
Problems of the Stage Adaptations of Leo Tolstoy’s Works]. Мoscow, Vseros- 
siyskoe teatral’noe obshchestvo Publ., 1978. 80 p. (Ser.: Material to Help 
Speakers / All-Russian Theatre Society.) (In Russ.)

11.	Sobennikov A. S. Mify russkoy literatury. Istoriya. Poet. Rossiya. Narod 
[Myths of Russian Literature. History. Poet. Russia. People]. St. Petersburg, 
Rostok Publ., 2024. 264 p. (In Russ.)

12.	Tolstoy L. N. Polnoe sobranie sochineniy: v 90 tomakh [The Complete Works: 
in 90 Vols]. Мoscow, Leningrad, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhest-
vennoy literatury Publ., 1928–1958. (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Собенников Анатолий Самуилович, 
доктор филологических наук, про- 
фессор, независимый исследова- 
тель (г. Санкт-Петербург, Российская 
Федерация); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-8202-4043; e-mail: 
assoben52@mail.ru.

Anatoly S. Sobennikov, PhD (Phi- 
lology), Professor, Independent  
Researcher (Saint Petersburg, Rus- 
sian Federation); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-8202-4043; e-mail: 
assoben52@mail.ru.

Поступила в редакцию / Received 15.09.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 16.11.2025
Принята к публикации / Accepted 20.11.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



2026;24(1):156–179 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© Г. П. Козубовская, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16042
EDN: AODAXP

Чеховская интерпретация женских образов 
пушкинского романа «Евгений Онегин»

Г. П. Козубовская
Алтайский государственный педагогический университет 

(г. Барнаул, Российская Федерация)
e-mail: Galina_mifo@mail.ru

Аннотация. В статье исследуется специфика художественного осмысления 
А. П. Чеховым героинь пушкинского романа «Евгений Онегин». Особое 
отношение Чехова к пушкинскому роману выражается в наделении ге-
роинь своих произведений именами пушкинских — Ольга и Татьяна, 
в «цитировании» сюжетных ситуаций и мотивов. Пушкинские принципы  
моделирования женских персонажей оригинально трансформируются 
у Чехова. В ранней прозе Чехова («Драма на охоте») объемность женско-
го образа сконструирована точкой зрения рассказчика, а сюжету о пре
вращении «красного цветка зеленого леса» в «змею» присуща некоторая 
прямолинейность. В поздней прозе сюжеты о женских метаморфозах, 
строящиеся на игре текста с подтекстом, более органичны. Вегетативный 
и анималистический мотивы, выполнявшие в романе Пушкина харак
терологическую функцию, концептуализируются. В рассказе «Попрыгунья» 
цветочный мотив, реализующийся в элегической образности (от белого 
вишневого деревца до брошенного цветка), перерастает в ассоциативную 
анималистическую метафору, в смыслах которой — самопрезентация ге-
роини и авторская оценка. Разрабатывая женские характеры, Чехов 
опирается на пушкинский принцип зеркальности, обнажая другой полюс 
характера в ассоциативной метафоре, базирующейся на косвенном со
отношении человека с фауной. В рассказе «Душечка» скрытые смыслы 
«перевоплощений» героини актуализуются в ассоциативной метафоре, 
и идеальная хозяйка пасторального мира обретает материализованное 
воплощение в черной кошечке–двойнике, носительнице инфернальных  
смыслов. Верность долгу в Татьяне Песоцкой («Черный монах») оборачивается 
крахом жизни: она взваливает на себя непосильное бремя и ассоциируется 
с «загнанной лошадью»; смыслы ассоциативной метафоры рассыпаны 
по тексту. В рассказе «У знакомых» две нестыкующиеся в сознании Под
горина ипостаси пушкинской Татьяны (цветущая Татьяна Лосева и ро
мантичная Надежда) смыкаются семантикой телесности (чулки теле-
сного цвета — единственное, что остается в памяти Подгорина, сбе
жавшего жениха) и смыслами ассоциативных метафор, предопределяя 
финал. В игре с пушкинской литературной моделью формируются 
чеховская концепция женского характера и художественные принципы 
его моделирования.

mailto:Galina_mifo@mail.ru


Chekhov’s Interpretation of Female Characters… 157

Ключевые слова: А. П. Чехов, А. С. Пушкин, архетип, литературная  
модель, мотив, поэтика, полисемантизм, ассоциативная метафора, 
метаморфоза, мифологема
Для цитирования: Козубовская Г. П. Чеховская интерпретация женских 
образов пушкинского романа «Евгений Онегин» // Проблемы исторической 
поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 156–179. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16042. EDN: 
AODAXP

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16042
EDN: AODAXP

Chekhov’s Interpretation of Female Characters 
in Pushkin’s Novel “Eugene Onegin”

Galina  P. Kozubovskaya
Altai State Pedagogical University 

(Barnaul, Russian Federation)
e-mail: Galina_mifo@mail.ru

Abstract. The article examines the specifics of A. P. Chekhov’s artistic under-
standing of the heroines of Pushkin’s novel “Eugene Onegin.” Chekhov’s special 
attitude to Pushkin’s novel is expressed in naming the heroines of his works 
after Pushkin’s characters — Olga and Tatyana, in “quoting” plot situations 
and motives. Pushkin’s principles of female character modeling are ingenious-
ly transformed by Chekhov. In Chekhov’s early prose (“The Shooting Party”), 
the complexity of the female image is constructed by the narrator’s point of 
view, and the plot about the transformation of the “red flower of the green 
forest” into a “snake” is characterized by a certain straightforwardness. In his 
later prose, the plots about female metamorphoses, built on the interplay  
of text and subtext, are more natural. The vegetative and animalistic motifs, 
which performed a characterological function in Pushkin’s novel, are concep-
tualized. In the short story “The Grasshopper,” the floral motif, realized in 
elegiac imagery (from a white cherry tree to a discarded flower), develops into 
an associative animalistic metaphor, whose flickering meanings contain both 
the heroine’s self-presentation and the author’s assessment. In developing female 
characters, Chekhov relies on Pushkin’s principle of mirroring, revealing the 
character’s opposite vertex in an associative metaphor based on the indirect 
correlation of man and fauna. In the short story “Dushechka,” the hidden 
meanings of the heroine’s “reincarnations” are actualized in an associative 
metaphor, and the ideal mistress of the pastoral world finds a materialized 
embodiment in a black cat — a double, a bearer of infernal meanings. Tatyana 
Pesotskaya’s fidelity to duty (“The Black Monk”) turns into a collapse of her 
life: having taken on an unbearable burden, she elicits associations with a “dri
ven horse;” flickering meanings of the associative metaphor are scattered 
throughout the text. In the story “At the Acquaintances’ Place,” two incarnations 

mailto:Galina_mifo@mail.ru


158 Г. П. Козубовская

of Pushkin’s Tatyana (the blooming Tatyana Loseva and the romantic Nadezh-
da), who are incompatible in Podgorin’s mind, converge through the semantics 
of corporeality (the flesh-colored stockings are the only thing that remains in 
the memory of Podgorin, the runaway fiancé) and the meanings of associative 
metaphors, predetermining the ending. In this play with Pushkin’s literary 
model, Chekhov’s concept of the female character and the artistic principles  
of its modeling are formed.
Keywords: Anton Chekhov, Alexander Pushkin, archetype, literary model, motif, 
poetics, polysemanticism, associative metaphor, metamorphosis, mythologem
For citation: Kozubovskaya G. P. Chekhov’s Interpretation of Female Charac-
ters in Pushkin’s Novel “Eugene Onegin”. In: Problemy istoricheskoy poetiki 
[The Problems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 156–179. DOI: 10.15393/
j9.art.2026.16042. EDN: AODAXP (In Russ.)

Представление об Ольге Лариной как о «пустом», «легкомыс
ленном» существе, закрепившееся в русской критике 

и получившее продолжение в советском литературоведении, 
в настоящее время пересмотрено: по утверждению психологов, 
Ольга — образец душевного и физического здоровья, в отличие 
от нервно-истеричной Татьяны [Робак]1.

Однако еще в начале XX в. в «Словаре литературных типов. 
Пушкин. Типы Пушкина» (1912) была отмечена «объемность» 
Ольги как литературного персонажа. В пушкинском романе 
Ольга существует в парадигме несовпадающих смыслов. 
С одной стороны, убийственная ирония Онегина («Вандикова  
Мадонна», «глупая луна» [Пушкин: 57]2), с другой — элегическая  
метафорика: ландыш3 («…Цвела, как ландыш потаенный…» 
[Пушкин: 46]) и лилия (см. в раздумьях Ленского накануне дуэли: 
«Буду ей спаситель. / Не потерплю <…>, Чтоб червь презренный, 
ядовитый / Точил лилеи стебелек; / Чтобы двухутренний цветок / 

1 В «Энциклопедии литературных героев» (1997, 1998) Ольга вообще 
не упоминается.

2 Курсив здесь и далее в цитатах наш. — Г. К. Ю. М. Лотман предполагает, 
что в этой оценке — отсылка к «Мадонне с куропатками» Ван Дейка, где 
представлена зрелая женщина с румянцем и пухлыми щеками, — «един
ственное полотно такого содержания, которое он [Пушкин] мог видеть» 
[Лотман: 210].

3 В. Набоков указал на «жертвенные» смыслы ландыша (с отсылкой 
к элегии К. Н. Батюшкова «Выздоровление») в ранних редакциях романа 
(см.: [Набоков: 257]).



Чеховская интерпретация женских образов… 159

Увял еще полураскрытый» [Пушкин: 126])4. «Ландыш» и «лилия» 
несут эмблематичные смыслы, символизируя непорочность, 
чистоту, девственность. Эмблематика питается мифами: лан
дыши родились из капелек нетленного пота спасшейся от пресле
дования лесных фавнов Дианы-охотницы5. Цветочные сравнения 
отсылают к мифологеме женщина-цветок, актуальной в русской 
элегической поэзии начала XIX в. Лилия в культуре наделена 
и другими смыслами: это цветы смерти, которыми украшали 
ложе молодых девушек6.

Условно-поэтические смыслы цветочной символики обога
щены историко-культурными. Называя Ольгу Филлидой, Оне
гин иронизирует над идеальными представлениями Ленского 
о женщинах. На амбивалентность образа Филлиды в культуре 
указал Г. Ю. Карпенко [Карпенко: 152]: Филлида, с одной стороны, 
ассоциируется с девственностью и верностью в любви, с другой — 
со страстностью. Согласно древнегреческому мифу, на могиле 
умершей с горя Филлиды, не дождавшейся возлюбленного, 
вырастают деревья, осыпающиеся в месяц ее смерти7. На наш 
взгляд, Филлида — пластическое выражение мифологемы жен
щина-цветок, включающей, в том числе, и эротические смыслы: 
элегик Ленский восхищен расцветшей телесностью «идеаль- 
ной» Ольги.

По некоторым источникам, Филлида — гетера, якобы осед
лавшая мудреца Аристотеля8. Ситуация «оседлания» восходит 

4 Е. П. Гречаная указала на предположительный источник цитаты — 
роман Ю. Крюденер, где двухутренний цветок связан с образом умер
шего младенца (см.: [Гречаная: 184]). На наш взгляд, семантика скоротечности 
«двухутреннего цветка» предопределена особым ритмом жизни лилии: 
она раскрывается утром и закрывается вечером.

5 См.: Флора и Фавн. Мифы о растениях и животных: краткий словарь. 
М.: Русь, 1989. С. 58.

6 Цветы — символы смерти в разных культурах [Электронный ресурс]. 
URL: https://www.mos-ritual.ru/informatsiya/stati/tsvety-simvoly-smerti-v-ra-
znyh-kulturah (10.08.2025).

7 Ботвинник М. Филлида // Мифы народов мира: энциклопедия: в 2 т. 
М.: Сов. энциклопедия, 1988. Т. 2: К — Я. С. 562.

8 Став свидетелем оседлания, Александр Македонский, вопреки ожи
данию, не счел мудреца опозоренным, а наоборот, убедившись в женском 
коварстве, окончательно отказался от любовницы-гетеры. См.: Aristotle 
and Phyllis — Аристотель и Филлида [Электронный ресурс]. URL: https://
history-of-art.livejournal.com/515459.html (10.08.2025). История не имеет 

https://www.mos-ritual.ru/informatsiya/stati/tsvety-simvoly-smerti-v-raznyh-kulturah
https://www.mos-ritual.ru/informatsiya/stati/tsvety-simvoly-smerti-v-raznyh-kulturah
https://history-of-art.livejournal.com/515459.html
https://history-of-art.livejournal.com/515459.html


160 Г. П. Козубовская

к мифологическому архетипу, содержащему мотив ковар
ства женской власти.

В ассоциативных сопряжениях отдельных эпизодов пушкин
ского романа — разнообразные смыслы «пасторальности»9. 
В «Путешествии Онегина» запечатлен новый идеал Автора, 
основанный на простых жизненных ценностях («…мой идеал  
теперь — хозяйка, / Мои желания — покой, / Да щей горшок, 
да сам большой» (курсив автора — Г. К.) [Пушкин: 203]) и риф
мующийся с ироничными эпизодами чайных ритуалов 
во 2-й главе романа. Ольга, разливающая чай, вписывается 
в типологический ряд «барышень на выданье»10, прочерчивая 
уходящую в подтекст перспективу удвоения своей маменьки, 
открывшей тайну, «как супругом / самодержавно управлять» 
[Пушкин: 51].

Анималистический мотив (Ольга «легче ласточки, влетает» 
к проснувшейся Татьяне; в культуре ласточка — одна из свя
щенных птиц Афродиты, вестница весны и любви11) включает 
семантику «легкости». Хотя Ольга не воспринимается Ленским 
как «губительница», невольная вина героини никак не акцен
тируется Автором, но этот смысл «мерцает» в романе. Элеги
ческий мотив девы, оплакивающей безвременно ушедшего 
Ленского, сменяется другими, пунктирно очерченными, — 
заглохшей могилы «бедного певца» и девы под венцом. В этом 
и легкость забвения, и объективная сложность жизни, «не укла
дывающейся в условности идиллического хронотопа» [Ермо
ленко: 220].
документального подтверждения в летописях античности. Автором ле
генды был монах XIII в. по имени Жак де Витри. Сюжет запечатлен в карти
нах Альбрехта Дюрера, Леонардо да Винчи, Лукаса Кранаха Старшего и др.

9 В. Набоков назвал Ольгу девушкой из Аркадии, отсылая к К. Н. Батюшкову 
(«Мой гений») [Набоков: 255].

10 См. замечание С. И. Ермоленко: «Дуня в пушкинском тексте выступает 
как некое нарицательное, собирательное имя, обозначающее "уездную ба-
рышню" "на выданье". Ольга, таким образом, оказывается в числе этих 
деревенских "Дунь", которые, "разливая чай", преследуют вполне матримони-
альную цель — понравиться потенциальному жениху» [Ермоленко: 218].

11 См.: Флора и Фавн. Мифы о растениях и животных. С. 174; [Иванова-
Казас: 102].



Чеховская интерпретация женских образов… 161

Татьяна в романе Пушкина существует в ином семантическом 
контексте, чем Ольга12. Из растений упоминается только сло
манная сирень, неоднозначно истолкованная исследователями13.

Анималистические ассоциации развертывают смысл «дико
го» как «природного» («Дика, печальна, молчалива, / как лань 
лесная боязлива» [Пушкин: 47]; «…и утренней луны бледней / 
И трепетней гонимой лани…» [Пушкин: 112–113]). В 8-й главе 
в сцене свидания Онегина с Татьяной «дикое» («дикий сад») 
как антитеза цивилизованному пышному Петербургу, помимо 
«естественного», получает семантику «нетленного».

«Бледное» развертывается в романе в вариациях «лунного»: 
Татьяну, ассоциирующуюся со Светланой В. А. Жуковского, 
сопровождает луна. «Бледный» в 8-й главе романа трансфор
мируется в «холодный» (эпизод появления Татьяны на светском  
рауте). Эллипсис, связанный с метаморфозой уездной барыш-
ни в светскую даму, оригинально объяснила О. Р. Аранс, про
чертив семантические цепочки ассоциативной образности, 
в которые включена Татьяна: «богиня Невы» — «невская ру-
салка» — «жертвенная Персефона» (богиня царства мертвых, 
владычица преисподней) [Аранс]. «Бледный» трансформируется 
в «потусторонний»: Онегин, примчавшийся к Татьяне, «идет, 
на мертвеца похожий» [Пушкин: 185], что отсылает к архе
типичной балладной ситуации — приход мертвого жениха 
за своей невестой14.

12 Л. В. Грекова, отмечая, что сестры Ларины для современников 
Пушкина — «эмблемы», в которых запечатлено философско-эстетическое 
сознание эпохи, ссылается на письмо П. А. Вяземского к Пушкину от 26 апреля 
1830 г., в котором он называл красоту Алябьевой «классической», в отличие 
от «романтической» красоты Н. Н. Гончаровой (см.: [Грекова: 107]).

13 С К. И. Шарафадиной, для которой сирень — «флористическая 
эмблема Татьяны» [Шарафадина, 2003: 292], категорически не согласна 
Е. Н. Егорова, считающая, что эта трактовка сужает образ Татьяны (см.: 
[Егорова: 161]). На наш взгляд, в стертой метафоре («Увы, Татьяна увядает, / 
Бледнеет, гаснет и молчит!» [Пушкин: 86]), отсылающей к мифологеме жен-
щина-цветок, — уход от риторической эмблематики.

14 Татьянины «губительные» смыслы обнаруживаются в 8-й главе  
(«…Онегин сохнет — и едва ль / Уж не чахоткою страдает» [Пушкин: 179]), 
хотя амплуа женщины-инфернальницы ей не присуще.



162 Г. П. Козубовская

***
Татьяна и Ольга — не самые частотные имена чеховских  

героинь, но сюжеты, с ними связанные, содержат аллюзии 
на Пушкина. Ограничившись рассмотрением только тех про
изведений, героини которых наделены этими именами, мы  
имеем в виду, что имя — знак литературного характера и лите
ратурной модели — несет архетипические смыслы, заложенные 
в этих моделях15. Чеховские героини существуют в парадиг- 
ме «узнаваемое»/«неизвестное», в гипотетических ситуациях, 
развертывающих возможности, заложенные в характерах. 
Избранные писателем сюжеты превращений с их неоднознач
ным прочтением как нельзя лучше раскрывают смысл чеховских 
интерпретаций.

Оленька Скворцова — центральный персонаж «Драмы 
на охоте» (1884)16, «героиня беспокойного романа», написан
ного бывшим следователем Камышевым, — ассоциируется 
с пушкинской Ольгой и по созвучию имен, и по внешности — 
тот же тип блондинки («…с прекрасной белокурой головкой, 
добрыми голубыми глазами и длинными кудрями» [Чехов; 
т. 3: 264]). Как и в пушкинском романе, чеховская Ольга 
существует на стыке оптик разных персонажей, зафиксирован
ных автором уголовного романа17.

Растительный мотив в женском образе — сквозной в «Драме 
на охоте»: мифологема женщина-цветок репрезентирована 
в метафоре «красный цветок зеленого леса» [Чехов; т. 3: 272]. 
Вуалируя свою истинную роль в происшествии, Камышев 
замыкает Ольгу в условно-символические формулы:

«…она дала буре поцелуй, и буря сломала цветок у самого корня» 
[Чехов; т. 3: 266].
15 А. В. Кубасов, исследуя карамзинский код в прозе Чехова («бедная 

Лиза»), отмечает: «Один из излюбленных приемов Чехова-юмориста — 
это переакцентирование чужой персонажной схемы и ее инверсия» 
[Кубасов, 2024: 120].

16 Общее место в исследованиях о чеховской «Драме на охоте» — ее 
пародийность. См., например: [Кибальник: 57–71].

17 Пушкинская Татьяна упоминается Наденькой Калининой — антиподом 
Ольги («Если кто подслушает, то подумает, что я навязываюсь, словно… 
пушкинская Татьяна» [Чехов; т. 3: 310]). См. замечание В. А. Кошелева, 
разрушающее «идеальность» героини: [Кошелев: 151].



Чеховская интерпретация женских образов… 163

Однако красота девушки обнаруживает другой полюс: для «ис
порченного животного» — графа Карнеева — она проявляется 
в «телесном»:

«— При таком молодом лице и такие развитые формы!» [Чехов; 
т. 3: 266].

В этом замечании — отголоски «эротических» смыслов пуш
кинской Ольги в восприятии Ленского, но значительно огруб
ленные.

Объемность характера Ольги, создающаяся точкой зрения 
Камышева, раздираемого противоречиями, кажется сконструи
рованной: «вегетативное» замещается «анималистическим». 
«Анималистическое», правда, изначально задано в Ольге се
мантикой имени: ее «птичья» фамилия Скворцова («птичье» 
ассоциируется с «ангельским») предопределяет повороты сю
жета18. В культуре скворцы — символ трансформации и воз
рождения, а также вестники перемен — наделены семантикой 
оборотничества19. «Анималистическое» получает выражение 
в прямом соотнесении реальной змеи (эпизод в усадьбе графа) 
с Ольгой, запечатленной на фото в кабинете Камышева:

«Здесь белокурая головка представлена во всем суетном вели
чии глубоко павшей красивой женщины» [Чехов; т. 3: 266].

Метафора охватывает стадии падения героини, перешагнувшей 
«последнюю» черту: «наяда», «лесная фея» превращается 
в «глупую развратную дрянь», «маленькую гадину», в «продаж­
ную женщину» (правда, через ассоциации с овечкой, «озябшим  

18 Смерть героини подготовлена «птичьими» ассоциациями: сравнение 
Ольги с птичкой, «которую сильно стиснули в кулаке» [Чехов; т. 3: 297], 
пророчески-зловещая фраза «муж убил свою жену», повторяемая попугаем 
Камышева, и т. д.

19 См. об этом: Скворец: символизм и значение [Электронный ресурс]. 
URL: htps://dzen.ru/a/Z5Y9RdP72Q7BlWAK (10.08.2025). Строение птичьих 
перьев, рассеивающих свет, создает колористический эффект изменения 
цвета при приближении. В. Даль предлагает две версии этимологии 
названия птиц: от «сквара» — «опаленный», «черный» или от «скворчать» — 
«шипеть, чирикать, как жареное на сковородке». А фразеологизм «переимчив, 
как скворец» указывает на способность птицы легко перенимать чужие го-
лоса (см.: Толковый словарь живого великорусского языка В. И. Даля: 
в 4 т. СПб., 1882. Т. 4. С. 199). См. пародийный эпизод пения Ольги: [Чехов; 
т. 3: 270].



164 Г. П. Козубовская

барашком» — архетип жертвы) — и все это в «двоящейся» 
оптике Камышева, не прощающего ей измены20. Архетип 
Филлиды, оседлавшей мужчин, реализуется в образе Ольги-
амазонки, ловко сидящей в седле и упивающейся своим раз-
вратом, — предварение неизбежного кровавого финала.

В поздней прозе Чехова и сюжеты, и трактовки женских 
образов более органичны.

Две чеховские Ольги («Попрыгунья» и «Душечка»), сущест
вующие в парадигме «жены — супруги»21, где «жены» — 
хранительницы домашнего очага, «супруги» — женщины-
изменницы, при всей противоположности сходны в одном — 
в отсутствии собственного содержания.

История Ольги Ивановны («Попрыгунья», 1891, опубл. 1892), 
наделенной присущими пушкинской Ольге чертами — женской 
привлекательностью, наивностью, простодушием, — рассказана 
на ее «языке». Цветочный мотив, пунктирно прочерченный 
(от сравнения героини с молодой вишней, покрытой нежными  
белыми цветами, к цветам, устилающим в ее снах путь в ис
кусстве к славе, к искусственным цветам, за которыми несчаст
ный Дымов был отправлен с дачи назад в город, и, наконец, 
к скрытой метафоре «брошенного цветка» в завершающемся ро-
мане с Рябовским)22, постепенно вытесняется анималистическим. 
Униженная любовником, Ольга Ивановна чувствовала себя 
«маленькой козявкой» [Чехов; т. 8: 25] — энтомологическая 
самопрезентация героини. «Анималистическое» (зоометафора23) 
развернуто в семантических цепочках с энтомологическим 
ядром (для Рябовского после волжского путешествия Ольга 

20 Амбивалентность Ольги, заложенная в ее фамилии (скворец, как 
и любая птица, — символ души), обозначится в финале: умирая, она так 
и не назвала имени своего убийцы.

21 См. подробнее: [Кубасов, 1998: 121]. См. также наблюдения А. В. Кубасова 
о редком обращении к жене по имени в письмах Чехова: [Кубасов, 1998: 132].

22 Счастливая семейная жизнь держится на женской власти; исподволь го-
товится оглупление мужа, превращение его в удобное молчаливое жи-
вотное (см. эпизод написания героиней портрета бедуина с выздоравливающего 
Дымова). В полном равнодушии Ольги Ивановны к делам мужа — отголос
ки пушкинской Ольги с ее невниманием к стихам Ленского («…Да Ольга 
не читала их» [Пушкин: 91]).

23 Е. Н. Нагорная в кандидатской диссертации в описании зоометафор 
опирается на анималистические лексемы [Нагорная].



Чеховская интерпретация женских образов… 165

Ивановна всего лишь преследующая его «надоедливая муха», 
«жалящая оса»). А. В. Кубасов отмечает две формы анимализации 
в прозе Чехова — прямая (открытая анимализация, жестко 
задающая направление читательских ассоциаций) и косвенная: 
«В ней не называется прямо то или иное животное, а лишь 
подразумевается» [Кубасов, 1998: 48]. На основе косвенной, 
на наш взгляд, формируется специфический чеховский при
ем — «ассоциативная метафора»24, то есть метафора, существую
щая в эпизодах, связанных с энтомологическими фразеоло
гизмами. Ассоциативная метафора — органичная форма пре
зентации другого полюса характера.

Переживаемая метаморфоза — низведение до насекомо
го — ведет героиню к прозрению, к инициации25. Традиционная 
в культуре символика стрекозы — душа — размыта, уничтожена 
в бессмысленном порхании героини по жизни, сопровождаемом 
к тому же человеческой жертвой, но беспомощность героини 
в безысходной ситуации не может не вызывать жалости. Ука
занные А. В. Кубасовым зооморфные аналогии — «змея» 
и «ворона» [Кубасов, 1998: 50], включаясь в семантические 
цепочки, где «энтомологическое»26 сосуществует с «орнитологи
ческим» и «герпетологическим», на наш взгляд, очерчивают 
сюжет.

От пушкинской Ольги в чеховской Душечке («Душечка», 
1898, опубл. 1899) — утрированная телесная красота («полные 
здоровые плечи», «полные розовые щеки», «мягкая белая шея, 
добрая наивная улыбка…» [Чехов; т. 10: 103]) и «душевность». 

24 Термин наш. — Г. К.
25 Чеховская метаморфоза точна с точки зрения биологии: стрекоза, 

минуя стадию кокона, из нимфы превращается во взрослую особь. См.: 
Акимушкин И. И. Мир животных. Насекомые. Пауки. Домашние живот-
ные. М.: Мысль, 1998. 462 с.; Захваткин Ю. А. Курс общей энтомологии. 
М.: Колос, 2001. 376 с.

26 Заданный в заглавии новеллы образ «попрыгуньи-стрекозы» остается 
в тексте неназванным (о новелле см.: [Савинков]). Мысль о «сквозных» 
мотивах (в частности, инсектосемизмов) в произведениях писателя 
высказана в статье: [Миронюк]. Продолжая ее, отметим: так образуются 
семантические цепочки с наращиванием смысла — от прямого к переносному: 
от раннего («стрекоза жалкая, насекомое еле видимое» в «Письме к ученому 
соседу» и «Самое ехидное насекомое в свете есть женский пол» — 
«О женщинах») к позднему («Попрыгунья»).

https://ru.wikipedia.org/wiki/Акимушкин,_Игорь_Иванович


166 Г. П. Козубовская

В упоминаниях шеи — отсылка к мифологеме женщина-цве-
ток и ассоциация с грациозностью кошки.

Вегетативный мотив почти редуцирован у Чехова27; упо
минаемый «горбыль» — трансформированное дерево, пригод
ное для строительства28, — сигнал полного растворения жен-
щины в делах мужа («…и что-то родное, трогательное слышалось 
ей в словах: балка, кругляк, тес, шелевка, безымянка, решетник, 
лафет, горбыль…» [Чехов; т. 10: 106]). В ее снах присутствуют те же 
предметы, но в угрожающей функции, предвещая катастрофиче
ский финал семейной идиллии. Единственное растение пред
ставлено в тексте в густаторном ощущении — через вкус 
утраченного:

«И так жутко и так горько, как будто объелась полыни» [Чехов; 
т. 10: 110]29.

Смерть мужей — замирание души, отлет души от тела.
В повторе чаепитий, символизирующих пасторальность, 

последовательно наращивается семантика катастрофичности. 
Так, Кукина, кашляющего по ночам, Оленька поила «малиной, 
липовым цветом» [Чехов; т. 10: 104]. «Малина» в культуре 
наделена жертвенным смыслом: этот цвет кустарник приобрел 
от капелек крови поранившейся нимфы Иды, воспитывающей  
младенца Зевса30. Упоминание липы отсылает к мифу о Филе
моне и Бавкиде, которым боги дали возможность умереть 
одновременно (после смерти Филемон обращен в дуб, а Бав
кида — в липу)31; миф не получил продолжения в судьбе ге-
роини. Чай оказался смертоносным для следующего мужа — 
Пустовалова.

27 Заглавие ассоциативно связано с несостоявшейся виньеткой к сбор
нику стихов Пушкина 1826 г. — «Психея, задумавшаяся над цветком». 
О замысле виньетки см.: [Тахо-Годи Е. А., Тахо-Годи М. А.], [Шарафадина, 
2018: 238–257].

28 «Горбыль» — «крайняя доска, при распилке бревна, с горбом или 
округлостью наружу» (см.: Толковый словарь живого великорусского 
языка В. И. Даля: в 4 т. СПб., 1880. Т. 1. С. 387).

29 Еще один смысл: полынь-чернобыль — трава забвения (см.: Флора 
и Фавн. С. 86). «Горечь» быстро сменяется забвением.

30 См.: Флора и Фавн. Мифы о растениях и животных. С. 67.
31 Ботвинник М. Филемон // Мифы народов мира: энциклопедия: в 2 т. 

М.: Сов. энциклопедия, 1988. Т. 2: К — Я. С. 562.



Чеховская интерпретация женских образов… 167

Анималистический мотив входит в произведение сначала 
через самопрезентацию героини: страдая бессонницей в ожида
нии Кукина, «она сравнивала себя с курами, которые тоже всю 
ночь не спят и испытывают беспокойство, когда в курятнике 
нет петуха» [Чехов; т. 10: 104]. В повторе эпизодов семейной 
идиллии происходит наращивание смысла ассоциативной  
метафоры — «глупая курица». В легкости «перевоплощений» 
героини, сменяющей мужей, — ассоциации с кошачьей 
оборотнической природой32.

Метаморфоза Ольги в сюжете вполне укладывается в веге
тативную метафору: цветение — увядание (постарела, подурнела). 
«Вегетативное» пронизано «анималистическим»: скрытые 
до времени смыслы (она подобие Черной вдовы) выходят 
на поверхность — черная кошечка появляется в тот момент, 
когда героине не в кого больше перевоплощаться.

На двойничество героини и кошечки указывает А. К. Жол
ковский33. Образ женщины-губительницы, не развернутый 
в романе Пушкина, получил у Чехова развитие в «подводном те-
чении». Тип женщины-кошки обрел свое воплощение: душа ге-
роини как бы материализуется в черной кошечке. Полюса 
в парадигме «курица — кошка» сняты, демонстрируя пере
текаемость одного в другое в пасторальной идиллии.

Две чеховские Татьяны — варианты типа верной супруги 
(«Черный монах», 1893, опубл. 1894; «У знакомых», 1898).

Татьяна Песоцкая, с детства влюбленная в Коврина, ста
новится его женой скорее в силу обстоятельств:

«…он никогда бы уж не мог полюбить здоровую, крепкую, 
краснощекую женщину, но бледная, слабая, несчастная Таня ему 
нравилась» [Чехов; т. 8: 240].

Объяснение героев идет под знаком Пушкина/Чайковского: Ков
рин напевает арию Гремина. Письма, связывающие «начала» 

32 См. замечание Г. Ю. Завгородней: «Теневая сторона образа Оленьки 
Племянниковой, ее вампирическая природа <…> обнаруживается <…> 
в деталях описания болезни и смертей обоих ее супругов» [Завгородняя: 250].

33 В свою очередь он отсылает к замечанию П. Бицилли (см.: [Жол
ковский: 338]). На наш взгляд, ключ к двойничеству — в указанных 
А. К. Жолковским архетипических мотивах, в частности, Ундины — 
губительницы мужчин, похитительницы их душ (см.: [Жолковский: 335]).



168 Г. П. Козубовская

и «концы», — аллюзия на пушкинский роман, с тем отличием, 
что оба написаны Татьяной (см. о письмах: [Сахарова: 160]). 
Как и пушкинская Татьяна, чеховская героиня переживает 
утрату иллюзий относительно избранника: открытие пушкин
ской Татьяны («Уж не пародия ли он?» [Пушкин: 150]) в че
ховской героине становится полным крахом всей ее жизни:

«Я приняла тебя за необыкновенного человека, за гения, я по
любила тебя, но ты оказался сумасшедшим…» [Чехов; т. 8: 255].

Хотя героиня и перекладывает вину на Коврина, но финал был 
изначально задан: в фамилии «Песоцкий» — семантика песка 
как ненадежного, зыбкого.

Использование Чеховым лакуны (опущен рассказ о жизни  
Татьяны после расставания с Ковриным) создает эффект не
сведенности ее обликов: счастливой Татьяна была только 
в искаженной оптике Коврина. Эта несведенность зафиксиро
вана в вегетативном мотиве. Вегетативная деталь из харак
терологической у Пушкина становится нарратологической34, 
приобретая концептуальный смысл. Черный тюльпан в саду 
Песоцких полисемантичен: он — подобие миражного Черного  
монаха — ассоциируется с самим Ковриным, но это и символ 
перегоревшей души Татьяны, ее боли. Сад оборачивается 
для Татьяны не просто непосильным бременем, но и прокля
тием. Исковерканная жизнь, незаживающая рана («Мою ду
шу жжет невыносимая боль… Будь ты проклят» [Чехов; т. 8:  
255]) — плата за ошибку. Мокрые от росы свежие срезанные 
цветы, стоящие в вазах (еще до встречи с Черным монахом), 
отзовутся в памяти Коврина перед его смертью. «Срезанные 
цветы» полисемантичны: здесь и красота, и намек на скоротеч
ность, преходящесть этой красоты, жажда счастья и предчув
ствие недолговечности человеческих отношений. Символическая 

34 Е. Е. Яблонская, отмечая, что «художественная деталь "цветы" при 
обрисовке женских образов чаще всего используется Чеховым в переносном 
значении утраченных надежд или предвестников драм» [Яблонская: 24], 
по сути, говорит об этой детали не только как о характерологической, 
но и как о нарратологической.



Чеховская интерпретация женских образов… 169

деталь несет сюжетообразующий смысл: в сопряжении без-
умного бреда и глубоко скрытых в душе воспоминаний — свое
образное перетекание боли Татьяны в Коврина и его открытие 
утраченного как единственно необходимого.

Измученная, издерганная Татьяна ассоциируется с загнанной 
лошадью, несущей непосильное бремя забот о саде и о безум
ном муже, насильно привязанной и к саду35, и к Коврину. 
(В этом — пародийные отголоски «анималистического» срав
нения пушкинской Татьяны с ланью.) Э. А. Радь указала 
на концептуальный смысл яблони в саду Песоцкого: «…древо 
яблоня — эмблема первородного греха — посвящено Церере, 
римской хтонической богине, насылающей на людей безу- 
мие <…>, трактуется как символический образ трагического 
финала повести, гибели сада, смерти его создателя и самого 
Коврина» [Радь: 85–86]. Образ Черного монаха, возникшего 
из «дымного» сада, ассоциирующегося с потусторонним ми-
ром, увязан с черным тюльпаном и с лошадьми семантикой  
смерти (Черный монах — вестник смерти; а мифопоэтический  
смысл коней — проводники в потусторонний мир), предве
щая гибель героя в «готическом» сюжете36.

В рассказе «У знакомых» (1898) Татьяна — одна из сестер, 
владелица имения, куда приглашен адвокат Подгорин с целью 
помочь хозяевам сохранить имение, которое скоро будет 
продано за долги. Анималистический мотив возникает начиная 
с фамилии хозяев имения: «Говорящая фамилия "Лосевы" 
актуализирует семантику охоты…» [Кубасов, 2013: 150]37. Под
горин в сюжете напоминает загнанного зверя, едва не попавшего 
в расставленную ловушку: окружающие, моля о помощи, 
подталкивают его к женитьбе на Надежде, сестре Татьяны.

В оптике Подгорина Татьяна предстает в двух ипостасях: 
в прошлом красивая молодая девушка, ожидающая жениха, 
теперь — располневшая, но по-прежнему красивая (подчеркнуты  

35 См. наблюдения, касающиеся в том числе и писем Чехова: [Мушникова]. 
Исследователь, как и Е. Нагорная, работает с анималистической лексемой.

36 См. об этом: [Козубовская, 2006].
37 См. наблюдение А. В. Кубасова об авторской замене фамилии Гор-

былины на Лосевы: [Кубасов, 2013: 150].



170 Г. П. Козубовская

ее «полные белые руки»)38. Впечатление от цветущей красоты, 
правда, снижено указанием на сидящих рядом с ней здоровых, 
сытых девочек, похожих на булки.

Анималистический мотив вводится в текст усадебного 
сюжета точкой зрения Подгорина. Ассоциативная метафо-
ра развертывается в семантическом поле «курица» (Татьяна 
напоминает ему курицу, готовую в любой момент броситься 
на защиту детей и дома) на основе обыгрывания фразеологиз
мов39 и использования метафоры «гнездо».

«Пушкинское» промелькнуло в чеховской Татьяне в ее 
«страстном» монологе: здесь верность себе проявилась в готов
ности куда угодно следовать за мужем — хоть в тьмутаракань, 
хоть в Сибирь (хотя сама она признается, что настрадалась 
с мужем), в преданности своему родовому имению:

«Я здесь родилась, это мое родовое гнездо, и если у меня отнимут 
его, то я не переживу, я умру с отчаяния» [Чехов; т. 10: 11].

На основании этого монолога О. В. Богданова связывает образ  
Татьяны с женщинами-декабристками [Богданова: 13]. На наш 
взгляд, здесь скорее можно говорить об ироническом модусе40. 
Монолог сопровождает непушкинский жест («топнула ногой»), 
выражающий отчаяние и беспомощность, чем и снят императив. 
Чеховские Татьяны опровергают смысл своего имени: они 
далеко не устроительницы.

Пушкинская Татьяна у Чехова «раздваивается»: «романтич
ностью» наделена ее сестра Надежда, с которой связан «лунный» 
эпизод сюжета, разбередивший душу Подгорина («…белая, 
бледная, тонкая, очень красивая при лунном свете» [Чехов; 
т. 10: 22]). И хотя в сознании Подгорина две ипостаси пуш
кинской Татьяны не сведены воедино, они смыкаются семан
тикой телесности в ситуации охоты на жениха-спасителя 

38 Расцветшая телесность Татьяны отсылает к «Вандиковой Мадонне» 
пушкинского романа. Но не исключены ассоциации Татьяны с вечно 
юной богиней охоты и луны — Артемидой/Дианой.

39 Не к добру курица петухом запела, на своей улице и курица храбра, 
мокрая курица петухом запела (см.: Толковый словарь живого великорусского 
языка В. И. Даля. СПб., 1881. Т. 2. С. 228).

40 А. В. Кубасов, наоборот, пишет об инфантильности Татьяны (см.: 
[Кубасов, 2013: 146]).



Чеховская интерпретация женских образов… 171

и ассоциативной анималистической метафорой. В памяти 
Подгорина от Надежды, ассоциирующейся с Дианой-охотницей, 
осталась одна деталь — чулки телесного цвета, которые риф-
муются с тапочками, чуть не превратившими его в зятя41. 
И в этом намек на повторяемость судеб сестер и мотивиров
ка бегства героя.

Пушкинские ходы в «возможном» сюжете романа (нереа
лизованный порыв героя и сожаление о несостоявшемся 
счастье) у Чехова уходят в подтекст. Сбежавший жених — 
архетип русской литературы42. «Романтическое» подпитано 
«пошлым», и это знак полного разрыва с прошлым для героя.

Цветочный мотив, выполняющий у Пушкина характе
рологическую функцию, становится у Чехова концептуальным, 
стягивающим многообразие смыслов. Букет срезанных роз 
в сумеречном кабинете Татьяны полисемантичен: цветы 
здесь — символ хрупкой и исчезающей красоты, знаки ситуации 
несостоявшегося жениха (розы рифмуются с сиренью, упо
минаемой во время описания дневной прогулки по саду — 
аллюзия на пушкинский роман). В срезанных цветах — намеки 
на необратимость прошлого и на завершение ситуации.

В интерпретации Чеховым героинь романа «Евгений Оне
гин» очевидна ориентация на пушкинские принципы моде-
лирования характеров.

Избранный Чеховым сюжет — женские метаморфозы — 
позволяет обнажить заложенные в характере полярности.

В ранней прозе («Драма на охоте»), где объемность женско-
го образа сконструирована точкой зрения рассказчика, сюжет 
о превращении «красного цветка зеленого леса» в «змею» 
отличает прямолинейность. В поздней прозе писателя и сюже
ты, и трактовки женских образов более органичны. Чехова 

41 Заметим, что ассоциативная метафора «работает» и в связи с Надеждой: 
сидящая в гостиной у ног Подгорина, она напоминает собаку. Метафора 
«поддержана» появлением собаки по прозвищу Жук в «лунном» эпизоде:  
«…неподвижная белая фигура с блаженной улыбкой на бледном лице, черная 
собака, тени обеих — и все вместе точно сон…» [Чехов; т. 10: 22]. См.: прямая 
форма анимализации: собака — Зинаида Федоровна («Рассказ неизвестного 
человека»), птица — Юлия («Три года»), крыса — Манюся («Учитель словес
ности»). О крысином мотиве см.: [Козубовская, 2011: 450–451].

42 На перекличку ситуаций Подгорина и Подколесина указал А. В. Кубасов 
(см.: [Кубасов, 2013: 151]).



172 Г. П. Козубовская

интересуют скрытые возможности характера: обнажившееся 
в героинях «полярное» находит воплощение в тонком обыгры
вании смысловых взаимосвязей, сохраняя неоднозначность 
характеров.

В игре с пушкинской литературной моделью изменяется 
функция мотивов — вегетативного и анималистического: 
выполнявшие в романе Пушкина лишь характерологическую 
функцию, они становятся концептуальными и сюжетообразую
щими. Так, цветочный мотив, несущий семантику элегической 
образности начала XIX в., перерастает в анималистическую  
метафору, содержащую и самопрезентацию героини, и авторскую 
оценку («Попрыгунья»). Зооморфные аналогии, включаясь 
в семантические цепочки, где «энтомологическое» сосущест
вует с «орнитологическим» и «герпетологическим», очерчивают 
сюжет. Вегетативность как знак семейной идиллии пародийно 
обыграна в «Душечке»: густаторная метафора («полынная го-
речь») предопределяет финал — полное одиночество героини 
и переживание ею собственной ненужности. Скрытые смыс-
лы «перевоплощений» героини актуализуются в ассоциативной  
метафоре: идеальная хозяйка пасторального мира обретает ма-
териализованное воплощение в черной кошечке, ее ани
малистическом двойнике.

Символическая деталь (букет свежих срезанных роз), обрет
шая сюжетообразующую функцию, — полисемантична: здесь 
и выражение полноты сиюминутного счастья, обернувшегося 
обманом, и предварение неизбежного разминовения героев 
в финале («Черный монах»). Вегетативный мотив (букет рифму-
ется с черным тюльпаном в саду Песоцких) увязывает героев 
в единый узел: цветок — двойник заболевающего Коврина 
и одновременно символ перегоревшей души Татьяны. «Вегета
тивное» перерастает в «анималистическое», снижая образ «вы
сокой» героини: верная долгу, гибнущая от непосильного бреме-
ни Татьяна ассоциируется с загнанной лошадью. Смыслы 
ассоциативной метафоры рассыпаны по тексту.

Букет свежих срезанных роз, сопрягая смыслы живого 
и мертвого, обретает смысл несостоявшегося счастья, готовя 
финал — бегство «жениха» («У знакомых»). Разложенный надвое 
образ пушкинской Татьяны (две нестыкующиеся в сознании 



Чеховская интерпретация женских образов… 173

Подгорина ипостаси — цветущая Татьяна Лосева, мать девочек-
булочек, и романтичная Надежда) реализуется в параллельных  
микросюжетах: ожидания жениха и надежды на спасение 
имения. Верность долгу пародийно обыгрывается в хранитель
нице домашнего очага/гнезда Татьяне в ассоциативной мета-
форе (курица-наседка).

Специфический чеховский прием — ассоциативная мета-
фора, выявляющая скрытое в героинях, — базируется на пере
кличках смыслов. Зоометафоры, существуя в тексте как во
площенное/развоплощенное, прочерчивают сюжет семантиче
скими цепочками — штрихами, по которым в сознании читателя 
воссоздается целое.

В игре с пушкинской литературной моделью формируются 
чеховская концепция женского характера и художественные 
принципы его моделирования.

Список литературы
1.	 Аранс О. Р. Тайный миф Онегина // Славянский альманах 2004. М.: 

Индрик, 2005. С. 381–404 [Электронный ресурс]. URL: https://cyber-
leninka.ru/article/n/taynyy-mif-onegina/viewer (10.08.2025).

2.	 Богданова О. В. «Крик» и «У знакомых» А. П. Чехова (варианты, система  
героев, интертекст) // Известия Южного федерального университета. 
Филологические науки. 2022. Т. 26. № 1. С. 10–24 [Электронный ресурс]. 
URL: https://philol-journal.sfedu.ru/index.php/sfuphilol/article/view/1699/1552 
(10.08.2025). DOI: 10.18522/1995-0640-2022-1-10-24. EDN: RWWLSG

3.	 Грекова Л. В. «Евгений Онегин» А. С. Пушкина в аспекте беллетри-
стической рецепции (Татьяна и Ольга) // Проблемы современного 
пушкиноведения: сб. ст. Псков, 1999. С. 106–109 [Электронный ресурс]. 
URL: http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=mVUkra-
hOuis%3d&tabid=10396 (10.08.2025).

4.	 Гречаная Е. П. Линар. По страницам онегинской энциклопедии // 
Октябрь. 1999. № 6. С. 183–184 [Электронный ресурс]. URL: https://
imwerden.de/pdf/oktyabr_1999_06__ocr.pdf (10.08.2025).

5.	 Егорова Е. Н. «Приют задумчивых дриад». Пушкинские усадьбы 
и парки. М.: Московская обл. орг. Союза писателей России: Информ. 
центр, 2006. 230 c.

6.	 Ермоленко С. И. «А Дуня разливает чай…» (трансформация хронотопа 
«семейной идиллии» в романе А. С. Пушкина «на новый лад») // 
Вестник Нижегородского университета им. Н. И. Лобачевского. 2016. 
№ 1. С. 215–223 [Электронный ресурс]. URL: http://www.unn.ru/pag-
es/e-library/vestnik/19931778_2016_-_1_unicode/33.pdf (10.08.2025). 
EDN: VWWYTL

https://cyberleninka.ru/article/n/taynyy-mif-onegina/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/taynyy-mif-onegina/viewer
https://philol-journal.sfedu.ru/index.php/sfuphilol/article/view/1699/1552
https://doi.org/10.18522/1995-0640-2022-1-10-24
https://elibrary.ru/rwwlsg
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=mVUkrahOuis%3d&tabid=10396
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=mVUkrahOuis%3d&tabid=10396
https://imwerden.de/pdf/oktyabr_1999_06__ocr.pdf
https://imwerden.de/pdf/oktyabr_1999_06__ocr.pdf
https://imwerden.de/pdf/oktyabr_1999_06__ocr.pdf
http://www.unn.ru/pages/e-library/vestnik/19931778_2016_-_1_unicode/33.pdf
http://www.unn.ru/pages/e-library/vestnik/19931778_2016_-_1_unicode/33.pdf
https://elibrary.ru/vwwytl


174 Г. П. Козубовская

7.	 Жолковский А. К. «Душечка»: лабиринт сцеплений. Тема, персонажи, 
сюжетные и метатекстуальные мотивы // А. П. Чехов: pro et contra. 
СПб.: РХГА, 2022. Т. 4: Современные аспекты исследования (2000–2020), 
антология / сост., вступ. ст., коммент. И. Н. Сухих. С. 332–357. (Сер.: 
Русский Путь.)

8.	 Завгородняя Г. Ю. Женские образы в рассказах А. П. Чехова: роман
тическая традиция и мифопоэтический аспект // Вестник славянских 
культур. 2022. Т. 66. С. 238–254 [Электронный ресурс]. URL: http://
vestnik-sk.ru/assets/f i les/G.Yu.Zavgorodnyaya.pdf (10.08.2025). 
DOI: 10.37816/2073-9567-2022-66-238-254. EDN: IVLGQT

9.	 Иванова-Казас О. М. Птицы в мифологии, фольклоре и искусстве. 
СПб.: Нестор-История, 2006. 172 с.

10.	 Карпенко Г. Ю. О «мужской» поэтике А. С. Пушкина, или О смысло
порождающих возможностях одного уподобления: Ольга Ларина = 
Филлида // Вестник Томского государственного университета. 
Филология. 2020. № 64. С. 145–166 [Электронный ресурс]. URL: http://
vital.lib.tsu.ru/vital/access/manager/Repository/vtls:000720596 (10.08.2025). 
DOI: 10.17223/19986645/64/10. EDN: FPAGNP

11.	 Кибальник С. А. Чехов и русская классика: проблемы интертекста: 
статьи, очерки, заметки. СПб.: Петрополис, 2015. 313 с. EDN: XGNZHZ

12.	 Козубовская Г. П. Архетип баллады в прозе А. П. Чехова: «Черный мо-
нах» // Антропотекст-1: сб. науч. ст., посвящ. 60-летию профессора 
Николая Даниловича Голева. Томск: Изд-во ТГУ, 2006. С. 201–209 
[Электронный ресурс]. URL: https://vital.lib.tsu.ru/vital/access/services/
Download/vtls:000232448/SOURCE1?view=true (10.08.2025).

13.	 Козубовская Г. П. Проза А. П. Чехова: архетип еды // Культура и текст: 
культурный смысл и коммуникативные стратегии: сб. науч. ст. к 70-ле
тию Е. Фарино, известного польского ученого-слависта. Барнаул: 
АлтГПА, 2011. С. 445–464 [Электронный ресурс]. URL: https://www.
elibrary.ru/download/elibrary_17805547_27495400.pdf (10.08.2025). EDN: 
OZQPRH

14.	 Кошелев В. А. Онегинский «миф» в прозе Чехова // Чеховиана: [сб.]. 
М.: Наука, 1998. [Вып. 7]: Чехов и Пушкин. С. 147–154.

15.	 Кубасов А. В. Проза А. П. Чехова: искусство стилизации. Екатеринбург: 
Изд-во УрГПУ, 1998. 399 с.

16.	 Кубасов А. В. Нарратив и время в рассказе А. П. Чехова «У знакомых» // 
Уральский филологический вестник. Сер.: Русская классика: динамика 
художественных систем. 2013. № 1. С. 138–151 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_19403367_90436074.pdf 
(10.08.2025). EDN: QIPSBL

17.	 Кубасов А. В. Проза А. П. Чехова: от текста к контексту и интертексту. 
Екатеринбург: Изд-во УрГПУ, 2024. 468 с.

18.	 Лотман Ю. М. Роман А. С. Пушкина «Евгений Онегин»: комментарий. 
Л.: Просвещение, 1983. 416 с.

http://vestnik-sk.ru/assets/files/G.Yu.Zavgorodnyaya.pdf
http://vestnik-sk.ru/assets/files/G.Yu.Zavgorodnyaya.pdf
https://doi.org/10.37816/2073-9567-2022-66-238-254
https://elibrary.ru/ivlgqt
http://vital.lib.tsu.ru/vital/access/manager/Repository/vtls:000720596
http://vital.lib.tsu.ru/vital/access/manager/Repository/vtls:000720596
https://doi.org/10.17223/19986645/64/10
https://elibrary.ru/fpagnp
https://elibrary.ru/xgnzhz
https://vital.lib.tsu.ru/vital/access/services/Download/vtls:000232448/SOURCE1?view=true
https://vital.lib.tsu.ru/vital/access/services/Download/vtls:000232448/SOURCE1?view=true
https://elibrary.ru/download/elibrary_19403367_90436074.pdf
https://elibrary.ru/qipsbl


Чеховская интерпретация женских образов… 175

19.	 Миpонюк Л. Ф. Чехов глазами зооморфиста // Языковое мастерство 
А. П. Чехова. Ростов-на-Дону: Изд-во Ростовского университета, 1988. 
С. 12–17.

20.	 Мушникова Е. Н. Семантическая структура зоометафоры лошадь: 
динамизм становления // Вестник Удмуртского университета. Сер.: 
История и филология. 2011. Вып. 2. С. 19–25 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_16401042_24549691.pdf 
(10.08.2025). EDN: NUXMZB

21.	 Набоков В. Комментарий к роману А. С. Пушкина «Евгений Онегин». 
СПб.: Искусство-СПб., 1998. 925 с.

22.	 Нагорная Е. Н. Зоометафора в системе языка и в дискурсе чеховской 
прозы: дис. … канд. филол. наук. Таганрог, 2014. 178 с. EDN: TUJUUR

23.	 Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: в 10 т. М.: АН СССР, 1957. Т. 5: Евгений 
Онегин. Драматические произведения. 637 с.

24.	 Радь Э. А. Интертекстуальные переплетения в повести А. П. Чехова 
«Черный монах» // Вестник Воронежского государственного университета. 
Сер.: Филология. Журналистика. 2012. № 2. С. 83–88 [Электронный ре-
сурс]. URL: http://www.vestnik.vsu.ru/pdf/phylolog/2012/02/2012-02-22.
pdf (10.08.2025). EDN: PKFHIJ

25.	 Робак С. П. Зачем страдать, о чем грустить: переосмысление образа ге-
роини Ольги Лариной из романа А. С. Пушкина «Евгений Онегин» // 
Молодой ученый. 2020. № 7 (297). С. 223–226 [Электронный ресурс]. 
URL: https://moluch.ru/archive/297/67345 (10.08.2025). EDN: VUERYI

26.	 Савинков С. В. «Стрекоза и муравей» в интерпретации А. П. Чехова // 
Известия Российской академии наук. Серия литературы и языка. 2023. 
Т. 82. № 6. С. 28–33 [Электронный ресурс]. URL: https://izv-oifn.ru/
s160578800024602-8-1/ (10.08.2025). DOI: 10.31857/S160578800024602-8

27.	 Сахарова  Е.  М. «Письмо Татьяны предо мною…» (К  вопросу 
об интерпретации Чеховым образа героини «Евгения Онегина») // 
Чеховиана: [сб.]. М.: Наука, 1998. [Вып. 7]: Чехов и Пушкин. С. 155–161.

28.	 Тахо-Годи Е. А., Тахо-Годи М. А. Замысел античной виньетки у Пуш
кина // Пушкин и мир античности: материалы чтений в «Доме Лосева» 
(25–26 мая 1999 г.). М.: Диалог-МГУ, 1999. С. 100–117.

29.	 Чехов А. П. Полн. собр. соч. и писем: в 30 т. М.: Наука, 1974–1983.
30.	 Шарафадина К. И. «Алфавит Флоры» в образном языке литературы 

пушкинской эпохи: источники, семантика, формы. СПб.: Петербургский 
институт печати, 2003. 309 с. EDN: QQUVAV

31.	 Шарафадина К. И. «Селам, откройся!» Флоропоэтика в образном 
языке русской и зарубежной литературы. СПб.: Нестор-История, 2018. 
544 с.

https://elibrary.ru/nuxmzb
https://www.elibrary.ru/tujuur
http://www.vestnik.vsu.ru/pdf/phylolog/2012/02/2012-02-22.pdf
http://www.vestnik.vsu.ru/pdf/phylolog/2012/02/2012-02-22.pdf
https://elibrary.ru/pkfhij
https://moluch.ru/archive/297/67345
https://elibrary.ru/vueryi
https://izv-oifn.ru/issue.2024.4.12.6/
https://izv-oifn.ru/s160578800024602-8-1/
https://izv-oifn.ru/s160578800024602-8-1/
https://doi.org/10.31857/S160578800024602-8
https://elibrary.ru/qquvav


176 Galina P. Kozubovskaya

32.	 Яблонская Е. Е. Деталь «цветы» в прозе А. П. Чехова // Русская речь. 
2016. № 2. С. 21–25 [Электронный ресурс]. URL: https://russkayarech.
ru/ru/archive/2016-2/21-25 (10.08.2025). EDN: VWHUXV

References
1.	 Arans O. R. The Secret Myth of Onegin. In: Slavyanskiy al’manakh 2004 

[Slavic Almanac 2004]. Мoscow, Indrik Publ., 2005, pp. 381–404. Available 
at: https://cyberleninka.ru/article/n/taynyy-mif-onegina/viewer (accessed 
on August 10, 2025). (In Russ.)

2.	 Bogdanova O. V. “Scream” and “At Acquaintances” by A. P. Chekhov (Options, 
Hero System, Intertext). In: Izvestiya Yuzhnogo federal’nogo universiteta. 
Filologicheskie nauki [Proceedings of Southern Federal University. Philology], 
2022, vol. 26, no. 1, pp. 10–24. Available at: https://philol-journal.sfedu.ru/
index.php/sfuphilol/article/view/1699/1552 (accessed on August 10, 2025). 
DOI: 10.18522/1995-0640-2022-1-10-24. EDN: RWWLSG (In Russ.)

3.	 Grekova L. V. “Eugene Onegin” by A. S. Pushkin in the Aspect of Fictional 
Reception (Tatiana and Olga). In: Problemy sovremennogo pushkinovedeniya: 
sbornik statey [Problems of Modern Pushkin Studies: Collection of Articles]. 
Pskov, 1999, pp. 106–109. Available at: http://lib.pushkinskijdom.ru/Link-
Click.aspx?fileticket=mVUkrahOuis%3d&tabid=10396 (accessed on August 10, 
2025). (In Russ.)

4.	 Grechanaya E. P. Linar. From the Pages of the Onegin Encyclopedia. In: Ok­
tyabr’, 1999, no. 6, pp. 183–184. Available at: https://imwerden.de/pdf/ok
tyabr_1999_06__ocr.pdf (accessed on August 10, 2025). (In Russ.)

5.	 Egorova E. N. “Priyut zadumchivykh driad”: pushkinskie usad’by i parki [“The 
Shelter of Pensive Dryads”: Pushkin’s Estates and Parks]. Мoscow, Moskov
skaya oblastnaya organizatsiya Soyuza pisateley Rossii: Informatsionnyy  
tsentr Publ., 2006. 230 p. (In Russ.)

6.	 Ermolenko S. I. “And Dunya Pours the Tea…” (Transformation of the “Fami
ly Idyll” Chronotope in A. S. Pushkin’s “New-Way” Novel). In: Vestnik 
Nizhegorodskogo universiteta im. N. I. Lobachevskogo [Vestnik of Lobachevsky 
University of Nizhni Novgorod], 2016, no. 1, pp. 215–223. Available at: http://
www.unn.ru/pages/e-library/vestnik/19931778_2016_-_1_unicode/33.pdf 
(accessed on August 10, 2025). EDN: VWWYTL (In Russ.)

7.	 Zholkovskiy A. K. “The Darling”: a Labyrinth of Connections. Theme, Cha
racters, Plot, and Metatextual Motifs. In: A. P. Chekhov: pro et contra. St. Pe-
tersburg, The Russian Christian Academy for the Humanities Publ., 2022, 
vol. 4: Modern Aspects of Research (2000–2020), Anthology, pp. 332–357. 
(Ser.: The Russian Way.) (In Russ.)

8.	 Zavgorodnyaya G. Yu. Female Images in Stories by A. P. Chekhov: Roman-
tic Tradition and Mythopoetic Aspect. In: Vestnik slavyanskikh kul’tur, 2022, 
vol. 66, pp. 238–254. Available at: http://vestnik-sk.ru/assets/files/G.Yu.Za-
vgorodnyaya.pdf (accessed on August 10, 2025). DOI: 10.37816/2073-9567-
2022-66-238-254. EDN: IVLGQT (In Russ.)

https://russkayarech.ru/ru/archive/2016-2/21-25
https://russkayarech.ru/ru/archive/2016-2/21-25
https://elibrary.ru/vwhuxv
https://cyberleninka.ru/article/n/taynyy-mif-onegina/viewer
https://philol-journal.sfedu.ru/index.php/sfuphilol/article/view/1699/1552
https://philol-journal.sfedu.ru/index.php/sfuphilol/article/view/1699/1552
https://doi.org/10.18522/1995-0640-2022-1-10-24
https://elibrary.ru/rwwlsg
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=mVUkrahOuis%3d&tabid=10396
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=mVUkrahOuis%3d&tabid=10396
https://imwerden.de/pdf/oktyabr_1999_06__ocr.pdf
https://imwerden.de/pdf/oktyabr_1999_06__ocr.pdf
http://www.unn.ru/pages/e-library/vestnik/19931778_2016_-_1_unicode/33.pdf
http://www.unn.ru/pages/e-library/vestnik/19931778_2016_-_1_unicode/33.pdf
https://elibrary.ru/vwwytl
http://vestnik-sk.ru/assets/files/G.Yu.Zavgorodnyaya.pdf
http://vestnik-sk.ru/assets/files/G.Yu.Zavgorodnyaya.pdf
https://doi.org/10.37816/2073-9567-2022-66-238-254
https://doi.org/10.37816/2073-9567-2022-66-238-254
https://elibrary.ru/ivlgqt


Chekhov’s Interpretation of Female Characters… 177

9.	 Ivanova-Kazas O. M. Ptitsy v mifologii, fol’klore i iskusstve [Birds in Mytholo­
gy, Folklore, and Art]. St. Petersburg, Nestor-Istoriya Publ., 2006. 172 p. (In Russ.)

10.	Karpenko G. Yu. On the “Male” Poetics of Alexander Pushkin, or the 
Sense-Generating Possibilities of One Assimilation: Olga Larina = Phyllida. 
In: Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filologiya [Tomsk State 
University Journal of Philology], 2020, no. 64, pp. 145–166. Available at: 
http://vital.lib.tsu.ru/vital/access/manager/Repository/vtls:000720596 (accessed 
on August 10, 2025). DOI: 10.17223/19986645/64/10. EDN: FPAGNP (In Russ.)

11.	Kibal’nik S. A. Chekhov i russkaya klassika: problemy interteksta: stat’i, 
ocherki, zametki [Chekhov and Russian Classics: Problems of Intertextuality: 
Articles, Essays, Notes]. St. Petersburg, Petropolis Publ., 2015. 313 p. EDN:  
XGNZHZ (In Russ.)

12.	Kozubovskaya G. P. The Archetype of the Ballad in the Prose of A. P. Chekhov: 
“The Black Monk”. In: Antropotekst-1: sbornik nauchnykh statey, posvya­
shchennykh 60-letiyu professora Nikolaya Danilovicha Goleva [Anthropotext-1: 
a Collection of Scientific Articles Dedicated to the 60th Anniversary of Pro­
fessor Nikolai Danilovich Golev]. Tomsk, Tomsk State University Publ., 2006, 
pp. 201–209. Available at: https://vital.lib.tsu.ru/vital/access/services/
Download/vtls:000232448/SOURCE1?view=true (accessed on August 10, 
2025). (In Russ.)

13.	Kozubovskaya G. P. A. P. Chekhov’s Prose: The Archetype of Food. In: 
Kul’tura i  tekst: kul’turnyy smysl i kommunikativnye strategii: sbornik 
nauchnykh statey k 70-letiyu E. Farino, izvestnogo pol’skogo uchenogo-slavis­
ta [Culture and Text: Cultural Meaning and Communicative Strategies:  
a Collection of Scientific Articles for the 70th Anniversary of E. Farino,  
a Famous Polish Slavic Scientist]. Barnaul, Altai State Pedagogical Academy 
Publ., 2011, pp. 445–464. Available at: https://www.elibrary.ru/download/
elibrary_17805547_27495400.pdf (accessed on August 10, 2025). EDN: 
OZQPRH (In Russ.)

14.	Koshelev V. A. Onegin’s “Myth” in Chekhov’s Prose. In: Chekhoviana: 
sbornik [Chekhoviana: Collection]. Moscow, Nauka Publ., 1998, issue 7: 
Chekhov and Pushkin, pp. 147–154. (In Russ.)

15.	Kubasov A. V. Proza A. P. Chekhova: iskusstvo stilizatsii [A. P. Chekhov’s 
Prose: The Art of Stylization]. Ekaterinburg, Ural State Pedagogical Univer-
sity Publ., 1998. 399 p. (In Russ.)

16.	Kubasov A. V. Narrative and Time in A. P. Chekhov’s Story “At Acquaintances”. 
In: Ural’skiy filologicheskiy vestnik. Ser.: Russkaya klassika: dinamika khu­
dozhestvennykh sistem [Ural Journal of Philology. Ser.: Russian Classics: the 
Dynamics of Artistic Systems], 2013, no. 1, pp. 138–151. Available at: https://
elibrary.ru/download/elibrary_19403367_90436074.pdf (accessed on Au-
gust 10, 2025). EDN: QIPSBL (In Russ.)

17.	 Kubasov A. V. Proza A. P. Chekhova: ot teksta k kontekstu i intertekstu 
[A. P. Chekhov’s Prose: from Text to Context and Intertext]. Ekaterinburg, 
Ural State Pedagogical University Publ., 2024. 468 p. (In Russ.)

https://doi.org/10.17223/19986645/64/10
https://elibrary.ru/fpagnp
https://elibrary.ru/xgnzhz
https://vital.lib.tsu.ru/vital/access/services/Download/vtls:000232448/SOURCE1?view=true
https://vital.lib.tsu.ru/vital/access/services/Download/vtls:000232448/SOURCE1?view=true
https://elibrary.ru/download/elibrary_19403367_90436074.pdf
https://elibrary.ru/download/elibrary_19403367_90436074.pdf
https://elibrary.ru/qipsbl


178 Galina P. Kozubovskaya

18.	Lotman Yu. M. Roman A. S. Pushkina “Evgeniy Onegin”: kommentariy 
[A. S. Pushkin’s Novel “Eugene Onegin”: Commentary]. Leningrad, Prosve
shchenie Publ., 1983. 416 p. (In Russ.)

19.	Mironyuk L. F. Chekhov Through the Eyes of a Zoomorphist. In: Yazykovoe 
masterstvo A. P. Chekhova: sbornik statey [The Linguistic Mastery of  
A. P. Chekhov: Collection of Articles]. Rostov-on-Don, Rostov State Univer-
sity Publ., 1988, pp. 12–17. (In Russ.)

20.	Mushnikova E. N. Semantic Structure of Zoometaphor Horse: Dynamism 
of Formation. In: Vestnik Udmurtskogo universiteta. Ser.: Istoriya i filologiya 
[Bulletin of Udmurt University. Series History and Philology], 2011, issue 2, 
pp. 19‒25. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_16401042_24549691.
pdf (accessed on August 10, 2025). EDN: NUXMZB (In Russ.)

21.	Nabokov V. V. Kommentariy k romanu A. S. Pushkina “Evgeniy Onegin” [Com­
mentary on the Novel by A. S. Pushkin “Eugene Onegin”]. St. Petersburg, Iskusst-
vo-SPb Publ., 1998. 925 p. (In Russ.)

22.	Nagornaya E. N. Zoometafora v sisteme yazyka i v diskurse chekhovskoy 
prozy: dis. … kand. filol. nauk [Zoometaphor in the Language System and in 
the Discourse of Chekhov’s Prose. PhD. philol. sci. diss.]. Taganrog, 2014. 
178 p. EDN: TUJUUR (In Russ.)

23.	Pushkin A. S. Polnoe sobranie sochineniy: v 10 tomakh [The Complete Works: 
in 10 Vols]. Мoscow, The Academy of Sciences of the USSR Publ., 1957, vol. 5. 
637 с. (In Russ.)

24.	Rad’ E. A. Intertextual Intertwinement in A. Chekhov’s Novel “The Black 
Monk”. In: Vestnik Voronezhskogo gosudarstvennogo universiteta. Ser.: 
Filologiya. Zhurnalistika [Proceedings of Voronezh State University. Ser.: 
Philology. Journalism], 2012, no. 2, pp. 83–88. Available at: http://www.
vestnik.vsu.ru/pdf/phylolog/2012/02/2012-02-22.pdf (accessed on August 10, 
2025). EDN: PKFHIJ (In Russ.)

25.	Robak S. P. Why Suffer, What To Be Sad About: a Reimagining of the Cha
racter Olga Larina from A. S. Pushkin’s Novel “Eugene Onegin”. In: Molodoy 
uchenyy [Young Scientist], 2020, no. 7 (297), pp. 223–226. Available at: https://
moluch.ru/archive/297/67345 (accessed on August 10, 2025). EDN: VUERYI 
(In Russ.)

26.	Savinkov S. V. “Dragonfly and Ant” as Interpreted by A. P. Chekhov. In: 
Izvestiya Rossiyskoy akademii nauk. Seriya literatury i yazyka [The Bulletin 
of the Russian Academy of Sciences. Studies in Literature and Language], 
2023, vol. 82, no. 6, pp. 28–33. Available at: https://izv-oifn.ru/s160578800024602-
8-1/ (accessed on August 10, 2025). DOI: 10.31857/S160578800024602-8 
(In Russ.)

27.	Sakharova E. M. “Tatiana’s Letter Is Before Me…” (to the Question of Che
khov’s Interpretation of the Image of the Heroine of “Eugene Onegin”. In: 
Chekhoviana: sbornik [Chekhoviana: Collection]. Moscow, Nauka Publ., 
1998, issue 7: Chekhov and Pushkin, pp. 155–161. (In Russ.)

28.	Takho-Godi E. A., Takho-Godi M. A. The Concept of the Antique Vignette 
in Pushkin. In: Pushkin i mir antichnosti: materialy chteniy v “Dome Lose­

https://elibrary.ru/nuxmzb
https://www.elibrary.ru/tujuur
http://www.vestnik.vsu.ru/pdf/phylolog/2012/02/2012-02-22.pdf
http://www.vestnik.vsu.ru/pdf/phylolog/2012/02/2012-02-22.pdf
https://elibrary.ru/pkfhij
https://moluch.ru/archive/297/67345
https://moluch.ru/archive/297/67345
https://elibrary.ru/vueryi
https://izv-oifn.ru/issue.2024.4.12.6/
https://izv-oifn.ru/s160578800024602-8-1/
https://izv-oifn.ru/s160578800024602-8-1/
https://doi.org/10.31857/S160578800024602-8


Chekhov’s Interpretation of Female Characters… 179

va” (25–26 maya 1999) [Pushkin and the World of Antiquity: Proceedings 
from the Losev House Readings (May 25–26, 1999)]. Мoscow, Dialog-MGU 
Publ., 1999, pp. 100–117. (In Russ.)

29.	Chekhov A. P. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 30 tomakh [The Complete 
Works and Letters: in 30 Vols]. Мoscow, Nauka Publ., 1974–1983. (In Russ.)

30.	Sharafadina K. I. “Alfavit Flory” v obraznom yazyke literatury pushkinskoy 
epokhi: istochniki, semantika, formy [“Flora’s Alphabet” in the Figurative 
Language of the Literature of Pushkin’s Era: Sources, Semantics, Forms]. 
St. Petersburg, St. Petersburg Institute of Printing Publ., 2003. 309 p. 
EDN: QQUVAV (In Russ.)

31.	Sharafadina K. I. “Selam, otkroysya!” Floropoetika v obraznom yazyke rus­
skoy i zarubezhnoy literatury [“Selam, Open Up!” Floropoetics in the Figu­
rative Language of Russian and Foreign Literature]. St. Petersburg, Nestor-Is-
toriya Publ., 2018. 544 p. (In Russ.)

32.	Yablonskaya E. E. The Detail “Fowers” in the Prose of A. P. Chekhov. In: 
Russkaya rech’ [Russian Speech], 2016, no. 2, pp. 21–25. Available at: https://
russkayarech.ru/ru/archive/2016-2/21-25 (accessed on August 10, 2025). 
EDN: VWHUXV (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Козубовская Галина Петровна, 
доктор филологических наук, про
фессор, профессор кафедры литерату
ры, Алтайский государственный пе
дагогический университет (ул. Моло
дежная, 55, г. Барнаул, Российская 
Федерация, 656031); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-4889-1020; e-mail: 
Galina_mifo@mail.ru.

Galina P. Kozubovskaya, PhD (Phi-
lology), Professor, Professor of the 
Literature Department, Altai State 
Pedagogical University (ul. Molo-
dezhnaya  55, Barnaul, 656031, 
Russian Federation); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-4889-1020; 
e-mail: Galina_mifo@mail.ru.

Поступила в редакцию / Received 20.08.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 23.11.2025
Принята к публикации / Accepted 25.11.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026

https://elibrary.ru/qquvav
https://russkayarech.ru/ru/archive/2016-2/21-25
https://russkayarech.ru/ru/archive/2016-2/21-25
https://elibrary.ru/vwhuxv
mailto:Galina_mifo@mail.ru
mailto:Galina_mifo@mail.ru


2026;24(1):180–196 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© В. А. Мескин, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322
EDN: VZLVAO

Ницшеанская парадигма красоты 
в поэтике Максима Горького

В. А. Мескин
Российский университет дружбы народов  

имени Патриса Лумумбы  
(г. Москва, Российская Федерация)

e-mail: vameskin@yandex.ru

Аннотация. В статье обосновано предположение, что исследователи 
прозы эпохи кризиса сознания либо по цензурным соображениям, либо 
в силу инерции неадекватно представляли горьковский «закон красоты» 
и, как следствие, интерпретировали сочинения этого писателя либо 
в стороне, либо на периферии их «оси смысла». Отмечено, что в основе 
содержания произведений М. Горького, начиная с дебютных публикаций, 
лежит исключительно сложное миропонимание, сомнителен тот тезис, 
что Горький — исключительно «пролетарский писатель». Существенно 
признательное отношение Горького к известному немецкому мыслителю 
Ф. Ницше, сложившееся еще до начала его писательской карьеры и ска
завшееся также на его произведениях — атеистических, лишенных ме-
тафизических измерений. Непредвзятый анализ художественного ми-
ра Горького выявляет очевидный факт, что автор не испытывал эмпатии 
ни к народным массам, ни к отдельным представителям народа. Этот 
крайне жестокий мир «свинцовых мерзостей» таков, каковы есть люди, 
его населяющие: «ближние» — в ироничном определении Ницше и «не
удавшиеся людишки» — в понимании писателя и драматурга. Автор 
соглашается с тем, что Горький «выстрадал» свое мировидение, свое по
нимание человека, и этим объясняется если не сочувственное, то пони-
мающее (эстетическое) отношение его повествователя к создаваемым 
характерам: равно и к мерзким, и к жалким, и к безликим, и к преступным, 
объединенным презрением к нормам христианской морали и этики. 
По мнению автора статьи, ницшеанская парадигма лежит в основе от
ношения писателя к революции, а позже — к «перековке» масс. Рассмотре
ние произведений Горького в связи с «модернистской» философией 
позволяет сделать вывод, что гуманизм писателя, о котором упоминали  
многие исследователи-горьковеды, не христианский, не классовый, 
а именно ницшеанский.
Ключевые слова: Серебряный век, Максим Горький, поэма «Человек», 
Ницше, гуманизм, мораль, идеал, поэтика, интерпретация, рецепция
Для цитирования: Мескин В. А. Ницшеанская парадигма красоты в поэ
тике Максима Горького // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. 
№ 1. С. 180–196. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322. EDN: VZLVAO



The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim Gorky’s Poetics 181

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322
EDN: VZLVAO

The Nietzschean Paradigm of Beauty 
in Maxim Gorky’s Poetics

Vladimir A. Meskin
Peoples’ Friendship University of Russia Named After Patrice Lumumba  

(Moscow, Russian Federation)
e-mail: vameskin@yandex.ru

Abstract. This article substantiates the hypothesis that, either due to censor-
ship considerations or inertia, scholars of prose of the crisis of consciousness 
era  have inadequately understood Gorky’s “law of beauty” and, consequently, 
have interpreted the writer’s works either independently or on the periphery 
of their “axis of meaning.” A complex worldview is at the heart of the content 
of his works, starting with his debut publications, and the view of Gorky  
is an entirely “proletarian writer” is questionable. According to the author, 
Gorky’s appreciation of the German philosopher Friedrich Nietzsche, which 
had developed even before the beginning of his writing career, is clearly 
visible in his works, which are atheistic and devoid of metaphysical dimen-
sions. An unbiased analysis of Gorky’s artistic world reveals the fact that the 
author has no empathy for either the “masses” or their individual represen
tatives. This extremely cruel world of “lead abominations” is precisely what 
the people who inhabit it are: “neighbors” — in Nietzsche’s ironic definition, 
and “failed people” — in Gorky’s understanding. The author agrees with the 
opinion that Gorky developed his worldview and understanding of man 
through suffering, which explains his equally understanding (aesthetic), if 
not sympathetic, narrator’s attitude to the characters he creates – the vile, 
the pathetic, and the faceless, united by contempt for the norms of Christian 
morality and ethics. The author finds that the Nietzschean paradigm under-
lies the writer’s attitude toward revolution and, later, toward the “reforging” 
of the masses. Examining Gorky’s works in connection with “modernist” 
philosophy leads to the conclusion that his humanism, noted by the authors 
of many publications, is neither Christian nor class-based, but specifically 
Nietzschean.
Keywords: Silver Age, Maxim Gorky, poem “The Man”, Nietzsche, humanism, 
morality, ideal, poetics, interpretation, reception
For citation: Meskin V. A. The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim 
Gorky’s Poetics. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical 
Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 180–196. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16322. EDN: 
VZLVAO (In Russ.)



182 В. А. Мескин 

Понятие «закон красоты», часто упоминаемое в работах 
по искусству, ввел в середине XIX в. известный евро

пейский мыслитель, противопоставляя сознательное творение 
красоты человеком ее бессознательному явлению в живой 
природе [Маркс: 89]. Им, атеистом, категорически отвергалась 
возможность обусловленности феномена красоты метафи
зическими началами, Абсолютом. В философско-эстетическом 
плане красота — абстракция субъектно-объектного ряда, 
заключающая в себе содержание и форму чувственно воспри
нимаемого совершенства. Идеал — ее исторически изменяемая 
проекция в образах нормативного порядка, отображающих 
характер, деятельность человека или социальной группы.

Закон красоты зиждется на понимании прекрасного и без
образного, должного и недолжного в связи с видением време
ни, места, способа реализации идеала. В истории словесности 
Нового времени творческие личности часто соотносили свои 
идеалы с будущим, по-разному объясняя обстоятельства, 
которые в конце более или менее длительного процесса будут 
способствовать чаемой реализации. Этот ряд авторов при
держивался, как правило, материалистических взглядов, вера 
в исторический прогресс нередко заменяла им веру в Бога. 
Другие творческие личности соотносили свои идеалы с вер
тикально-религиозным опытом, с обращением к Абсолютно
му началу, которое призвано способствовать реализации 
их желаний, надежд. Соответственно, этот ряд авторов при
держивался чаще взглядов религиозных, идеалистических. 
Абстрактному идеалу будущего в этом случае противопостав
ляется идеал, вытекающий из духовности прошлого-настоя-
щего-будущего [Гачев: 57]. В обозримом прошлом в круге 
прогрессистов теоретиками были, в частности, марксисты, 
теоретиками другого круга выступали, например, Вл. Соловьев 
и его последователи. Религиозный философ и поэт писал: 
«Интересы современной цивилизации — это те, которых 
не было вчера и не будет завтра. Позволительно предпочи
тать то, что одинаково важно во всякое время» [Соловьев: 5]. 
Об авторе, его законе красоты много говорит тот факт, к како
му кругу он склоняется.



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 183

Трудность определения закона красоты и всего того, что 
с ним связано, обостряется в кризисные периоды истории, 
в эпохи утраты одних и поиска других истин, убеждений 
в самых разных сферах интеллектуальной жизни. Таким 
периодом был так называемый Серебряный век, конец XIX — 
начало XX столетия. Хотя и тогда, как всегда, были писатели, 
чей закон красоты очевиден, лежит, что называется, на поверх
ности. Они декларировали свой закон красоты и последова
тельно воплощали его в сочинениях. Таковы, например, 
А. Серафимович, И. Вольнов, Б. Тимофеев, С. Скиталец, дру
гие писатели этого обширного круга. Они освещали общест
венно-бытовые, социально-исторические конфликты, при 
этом уверенно проводили в подтексте разделительную ли
нию между тем, что хорошо и что плохо, между правдой 
и ложью, а иногда и открыто, в тексте, указывали читателям 
пути переустройства жизни по ими признанному закону 
красоты. Показательно в этом смысле признание Серафимо
вича. «…Я хотел, — говорил о своем воображаемом читателе 
этот видный представитель писателей-реалистов, — чтобы  
мои образы, как зубами, схватили его и привели к должным 
выводам» [Серафимович: 11]. Закон красоты для этого ряда 
писателей был тесно связан с революцией. Они исходили из  
того убеждения, что человек по природе добрый созидатель, 
что раскрыться этой мощи добра, созидания мешают непра
вильные социальные отношения. С их изменениями, верили 
они, с необходимостью будут решены все жизненные пробле
мы, неурядицы.

Центром писателей этого круга был Максим Горький. Науч
но-критическая литература о творчестве и мировидении этой 
личности огромна. Большей частью все сказанное о нем лежит 
в пределах того, что Ю. Борев называл «осью смысла» произве
дения. По доказательному выводу этого известного филолога-
философа, при всей вариативности трактовок произведений 
искусства, включая, естественно, произведения литературы, 
каждая трактовка «тяготеет к определенному стержню, к опре
деленному, хотя и способному к расширению, руслу» [Борев: 
525]. При этом есть основания предполагать, что литературове
ды часто не совсем точно определяли горьковский «закон 



184 В. А. Мескин 

красоты», трактовали сочинения этого писателя как бы 
на периферии их «оси смысла». Иначе говоря, в пределах, 
но далеко от центра этой «оси», в некоторых случаях — очень 
далеко.

Сам себя Алексей Максимович называл революционером. 
«Я социал-демократ, потому что я — революционер…», — писал 
он Л. Андрееву [Горький и Леонид Андреев: 265]. Горький 
поощрял революционные порывы своих коллег в творчестве, 
но верил ли он, что социальная революция решит проблемы жиз-
ни, — это вопрос. Определенно — хотел верить, но, в отличие 
от многих своих революционно настроенных товарищей, 
Горький был человеком более эрудированным, интересовав
шимся философией не меньше, чем изящной словесностью, 
и это не могло не ставить перед ним вопросы о многомерной 
природе человека, сложностях ее преобразования. О том, 
что Горький с юности имел страсть к отвлеченным знаниям, 
писали чуть ли не все биографы писателя.

Горьковский закон красоты не тот же, что у большинства 
писателей его окружения: он сложнее, не исчерпывается на
деждой на социальную революцию, на революционные изме
нения в человеческой природе. Хотя есть и общее: закон 
красоты писателей этого круга почти не имеет метафизиче-
ского дискурса. Максим Горький — редкий случай крупного 
писателя, художественный мир которого ограничен физиче
ским миром, идеалы — исторической перспективой, без 
какого-либо намека на вертикально-религиозный опыт. Но  
именно метафизический дискурс обеспечивает долгую жизнь 
художественному произведению, выводит его из библиотеч-
ной беллетристики. Совершенно очевидно, писатель пред
ставлял революцию начальным этапом «перековки» людей, 
началом болезненного и длительного исторического процесса. 
Именно поэтому, вернувшись из эмиграции, он принял кон
войную сталинскую Россию конца 1920–1930-х гг., увидел в ней 
продолжение процесса той же революционной «перековки», 
о чем приветственно писал в очерке «Соловки» (1929) и в книге 
«Беломорско-Балтийский канал имени Сталина» (1934).

В любом случае чтение сочинений самого Горького не по
зволяет ответить на вопрос о его понимании целей и задач  



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 185

революции однозначно. Темен, непригляден, нередко безоб-
разен внутренний мир большинства его явно взятых из жизни 
персонажей. Положительных, тем более героических нет, есть 
отвратительные маргиналы, бунтари-изгои, есть слабые, 
вызывающие сочувствие персоналии. В относительно краткий 
период середины второго десятилетия творчества он являет 
небольшой ряд героев-революционеров, но их характеры, 
созданные на злобу дня, малоубедительны. Самый известный 
из них — Павел Власов, герой романа «Мать». Главный рево-
люционер-большевик той России В. Ленин, знавший толк 
в литературе, снисходительно назвал это сочинение Горького 
«своевременной книгой» [Горький; т. 17: 7].

В зрелом цикле «По Руси» (1912–1917) двадцать девять рас-
сказов, и в них нет ни одной описанной с полной симпатией 
личности. Особняком стоит близкий самому автору характер, 
«проходящий», от лица которого ведется повествование. Здесь 
перемежаются типы звероподобные, жалкие и, так сказать, 
никакие. Нет героя — сетует автор-повествователь в рассказе 
«Герой» (1915), «жизнь неприглядна и грязна» [Горький; т. 11: 
311]. Справедливо заключить, что и ранние рассказы, напри 
мер, «Вывод» (1895), «Скуки ради» (1897), «Двадцать шесть 
и одна» (1899), и цикл «По Руси», и многие другие более позд
ние сочинения Горького — это преимущественно пугающее 
изображение ущербной природы человека, как бы ненужных 
людей. Интеграл этого изображения — повесть «Жизнь не
нужного человека» (1908), жизнь несчастного бесцветного 
недотепы Евсея Климкова, коему имя — легион. Вслед за тем 
написанные повести «Городок Окуров» (1909), «Жизнь Матвея 
Кожемякина» (1911) — все о том же: о тоске, дикости, жестокости, 
самодурстве, о серой жизни ненужных людей, «неудавшихся 
людишек». В прошлом все самое мрачное в художественном  
мире Горького и не только объясняли неправильным государ
ственным устройством. Сейчас это объяснение не кажется 
вполне убедительным.

Апофеоз горьковских обвинений в адрес человека как та-
кового — рассказ «Зрители» (1917), один из самых вырази
тельных в цикле «По Руси». Известно, что Горький осуждал 
Л. Андреева за рассказ «Бездна» — о звериных началах,  



186 В. А. Мескин 

сокрытых в человеке, но именно о том же — его «Зрители». yj 
Но если, по Андрееву, звериное в человеке проявляется 
в исключительных обстоятельствах, то по Горькому, — это 
обыденность. Лошадиное копыто раздробило ногу сироте-
подмастерью. Несчастный лежит, истекая кровью, на обочине. 
Множество городского люда проходит мимо ребенка, но ни
кто не снисходит до помощи ему, более того, никто не выражает 
сочувствия. Кто-то ругает мальчонку за неосторожность, 
кто-то и смеется над ним. Самое знаковое в рассказе то, что 
в галерею равнодушных Горький вписывает представителей 
всех званий и сословий, это обобщенный портрет современника. 
Мальчик отполз к забору, оставив кровавый след в дорожной 
пыли, и к вечеру умер от жажды и гангрены.

В экспозиции рассказа «Рождение человека» (1912), от
крывающего указанный цикл, автор-повествователь замечает: 
солнцу часто «очень грустно смотреть на людей: так много 
потрудилось оно для них, а — не удались людишки…» [Горький; 
т. 11: 8]. Замечание не спонтанное, это философское обобще
ние плана содержания всего цикла и не только. Горьковское 
«не удались» в адрес людского множества проходит через все 
его творчество, мысль озвучивается немногими исключитель
ными, способными к осмыслению явлений жизни и масс 
персонажами. Так, например, добродушному либеральному 
ученому-биологу Протасову в пьесе «Дети солнца» (1905) на
род представляется «водорослями и раковинами», присосав
шимися к символическому кораблю, уносящему гениев мыс-
ли, вроде Лавуазье и Дарвина, в светлое будущее, «мертвыми 
клетками в организме» [Горький; т. 6: 320].

К массовому человеку, как он есть, у Горького нет выраже
ния любви ни в прозе, ни в драматургии, ни в публицистике. 
В статье «Заметки о мещанстве» (1905) Горький с ненавистью 
пишет о сословии, представляющем большинство городского 
населения, ненависть вызвана его смиренным законопо
слушанием. Да, автор оправдывает свои гневные разоблаче-
ния тем, что они направлены против мещанского «строя души», 
но это не меняет дела. «Жалкое существо <…>, — рассуждает 
автор в конце статьи, — но о нем необходимо говорить боль-
ше всего, как это ни противно» [Горький; т. 23: 366]. Можно 



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 187

предположить, что Горький понимает и принимает сельское 
население, крестьянство, но и это не так. Еще большей нелю
бовью отличается многократно выраженное отношение пи
сателя к крестьянству — за дремучее бескультурье и за ту же 
социальную пассивность. Об этом, по сути, его челове
коненавистническая статья «О русском крестьянстве» (1922). 
«Не люблю я мужичка, — признается Горький в писательском 
общении, — не люблю. Вообще, не люблю деревни» [Шишков: 
230]. Еще заметим, «мужичок» — это восемьдесят пять про-
центов населения тогдашней России. Но ненависть к люд
скому множеству — это опять-таки ненависть к человеку как 
он есть.

Горький видел темные потенции, таящиеся в народных мас-
сах, прежде всего жестокость, и все же призывал их к преодо
лению социальной пассивности. Под лозунгом свободы для 
всех революция выводила из-под государственного надзора 
и человеков, и недочеловеков, которых он в избытке описал 
в своих произведениях. Сомнения в благости тотального 
освобождения масс, причем провидчески, одолевали тог-
да многих писателей, и не только писателей, но не Горького. 
В период создания «Несвоевременных мыслей» (1917–1918) 
ожидаемый хаос смутил «буревестника революции», но нена
долго, а главное — не изменил выношенных целевых устано
вок. У Горького есть публицистические признания в любви 
к человеку, «умному, доброму, сильному», но — на потом, 
«который явится когда-то в будущем» [Горький и Леонид 
Андреев: 373]. Это важный пункт горьковского закона красоты, 
по которому создавался его художественный мир. Эволю
ция — это долго, революция, согласно марксистской доктри
не, — «локомотив истории». Писатель относился к революции 
как к началу грандиозной рукотворной «перековки» масс.

В советском прошлом, в котором Горький был возведен в ранг 
классика номер один, о его гуманизме, любви к людям было 
написано множество работ. И относительно недавно опублико
ванная статья начинается фразой: «Идея гуманизма владела 
M. Горьким на протяжении всей его творческой деятельности» 
[Михайлов: 204]. С внедрением в искусство метода «соцреализ
ма» исследователи стали градуировать горьковский гуманизм, 



188 В. А. Мескин 

писали о его «социалистическом» или «революционном», 
«новом» гуманизме. Но гуманизм, в классическом, иначе   
говоря, в христианском понимании, вне каких-либо опреде
лений — он либо есть, либо его нет. У Горького его нет. Еван
гельский гуманизм в письме 1928 г. он однозначно называет 
«плохой вещью» [Федин: 415].

В. Ходасевич, близко знавший мэтра, полагал, что горьков-
ское отношение к людям было им выстрадано: «Он вырос 
и долго жил среди всяческой житейской скверны. Люди, кото
рых он видел, были то ее виновниками, то жертвами, а чаще — 
и жертвами, и виновниками одновременно. Естественно, что 
у него возникла (а отчасти была им вычитана) мечта об иных, 
лучших людях» [Ходасевич: 160]. Ходасевич, периодически  
живший под одной крышей с Горьким, хорошо знал, где его 
старший товарищ «вычитал» эту мечту: там же, где уверовал 
в новый гуманизм и нашел свой закон красоты. Согласно это-
му новому гуманизму, человек современный, «ближний», 
не заслуживает любви, напротив, его, «падающего», следует 
подтолкнуть, любви заслуживает человек «дальний», идеаль
ный, мыслимый.

Библиография на тему Горький и Ницше включает в себя  
множество публикаций (см.: [Басинский, 2001: 538]). Многие 
авторы говорят о большом влиянии философа на писателя, 
но эти работы не стали органической частью горьковедения. 
Со всей определенностью Ницше не связывается с «осью  
смысла» горьковских сочинений, а в учебных аудиториях Горь-
кий по-прежнему проходит как «пролетарский писатель».

Горький через всю жизнь пронес любовь к глашатаю ново
го гуманизма, к одиозному, по мнению многих, философу-ан
тихристианину. О привязанности писателя к мыслителю, чью 
фотографию он носил у сердца, пишет в разделе «Ницше 
и Горький» П. Басинский: сочинения Ницше читались в еще 
не опубликованных переводах, с родной сестрой философа 
велась трогательная переписка [Басинский, 2005: 148, 150]. 
Парадоксальные мысли модного на рубеже веков немецкого  
мыслителя так или иначе широко отражаются во многих со
чинениях русского писателя. В книге «Так говорил Заратуст
ра» Ницше рассуждал о необходимости «преодолеть» того 



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 189

человека, который есть, в книге «Рождение трагедии из духа  
музыки» говорится, в частности, об отвращении к миру, 
который есть. Все это весьма тесно соотносится с картинами 
«людишек» и «свинцовых мерзостей жизни», которые Горький 
нарисовал во множестве до и после повести «Детство».

На рубеже Нового и Новейшего времени «следы» Ницше, 
чаще в плане полемики, можно найти чуть ли не у каждого боль-
шого писателя, но признаваться в симпатии к нему было 
плохим тоном. Горький, в числе немногих, признавался, что ему 
«нравится» Ницше [Басинский, 2005: 150, 151]. Популяризируя  
радикального мыслителя, он писал Л. Андрееву:

«Так вы купите себе книжку Лихтенберже "Философия Нит
цше"…» [Горький и Леонид Андреев: 88].

Трудно найти писателя, который бы тогда, как Горький, со  
всей ницшеанской определенностью заявлял: «Бога — нет…», 
которого не пугала бы кровь баррикадных боев:

«Убивают? Надо убивать» [Горький и Леонид Андреев: 129, 252].

Думается, отсюда вышло и  его известное предписание  
1930-х гг. относительно внутренней оппозиции: «Если враг 
не сдается, — его уничтожают».

Гуманизм предполагает сострадание к человеку как он есть, 
отношение с презумпцией невиновности, но это все мало 
характерно для Горького, для его специфического челове
колюбия. Речения Ницше вошли в его подсознание. И название 
упомянутого цикла очерков могло быть заимствовано: у не
мецкого философа есть книга «Несвоевременные мысли», 
в других переводах — «размышления». И в выражении «а не  
удались людишки» тоже, с большой долей вероятности, реми
нисцирует Ницше. В его сборнике «Антихрист» есть строчки:

«Слабые и неудачники должны погибнуть: первое положе
ние нашей любви к человеку. И им должно еще помочь в этом» 
[Ницше: 633].

Трудно сказать, в полной ли мере Горький принимал эту  
мысль: в отличие от немецкого философа, он соизмерял грани
цы добра и зла, не стоял «по ту сторону» того и другого. В неко
торых случаях он пытался соединить гуманизм ницшеанского  



190 В. А. Мескин 

толка с классическим гуманизмом, например, в известной 
«Легенде о Данко», или с марксизмом — в романе «Мать», 
но малоуспешно, неубедительно.

В упомянутом разделе книги «Горький» П. Басинский за
мечает, что писатель познакомился с работами Ницше до нача
ла своей писательской карьеры. Но, очевидно, это было 
не просто знакомство. С самых первых публикаций и далее 
парадигма глашатая кризиса гуманизма, вызревавшего в ев
ропейском интеллектуальном сознании со времен Возрожде
ния, проходит через все горьковское творчество. В книге 
«Так говорил Заратустра» есть строки:

«Я учу вас о сверхчеловеке. Человек есть нечто, что дóлжно 
превзойти. <…> Что такое обезьяна в отношении человека? 
Посмешище или мучительный позор. И тем же самым должен быть 
человек для сверхчеловека: посмешищем или мучительным 
позором» [Ницше: 8].

Автор сборника «По Руси», рассказа «Зрители», создатель мно-
жества Евсеев, Матвеев по-своему иллюстрирует эти строки.

Свобода — высшая ценность, она выше любви, выше са
мой жизни. Эта трактовка дебютного «Макара Чудры» небез
основательна в пределах «оси смысла», но надо видеть и не
сомненное сверхчеловеческое в характерах и Лойки, и Радды. 
Их, по сути, самоубийства, с точки зрения христианской логики 
не поддаются разумению. В романтической «Старухе Изер
гиль» (1894) положительный персонаж — Данко, но нельзя 
не заметить, что только злодей-ницшеанец Ларра, сын орла 
и красивейшей женщины, обрисован с нескрываемым ав
торским восхищением.

Сверхчеловеческое заявляет о себе во многих образах изгоев, 
маргиналов начинающего прозаика. Вор или гулящая деви
ца — они более отвергающие, чем отвергнутые. «Проходящий», 
от чьего лица ведется повествование в рассказах Горького 
первых десятилетий творчества и под маской которого скры
вается сам автор, не без восхищения взирает даже на крайнего 
подлеца, если тот презирает мещанскую (по сути, христианскую) 
мораль. Он благодарен мерзавцу на ницшеанской подкладке 
Шакро, персонажу рассказа «Мой спутник» (1894), за урок 
презрения к принятым нормам морали, правилам этой жизни:



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 191

«Он научил меня многому, чего не найдешь в толстых 
фолиантах, написанных мудрецами…» [Горький; т. 1: 446].

Позже Горький описывает еще более неприятного персонажа 
в рассказе «Проходимец» (1897): для него тоже нет ничего 
святого, всю жизнь он подталкивал падающих, но и в этих 
описаниях нет ни толики осуждения, лишь «интерес».

Ницшеанская парадигма, очевидно, так основательно 
поразила Горького, что заявляла о себе и тогда, когда он сам 
этого не желал. Так, намереваясь создать оппонирующий 
ницшеанцу характер в одном из самых лучших своих худо
жественных сочинений, в пьесе «На дне» (1902), Горький, 
можно сказать, терпит поражение: возвращается туда, откуда 
уходил. Драматург сам признавался в намерении дать проти-
вопоставление. «Основной вопрос, который я хотел поста
вить, — поведал он после премьерной постановки в письме 
к Андрееву, — это — что лучше, истина или сострадание? Что 
нужнее? Нужно ли доводить сострадание до того, чтобы 
пользоваться ложью, как Лука» [«На дне» М. Горького: 223].

Эта не совсем логичная дилемма, подводящая к авторскому 
объяснению исходного конфликта драмы, была принята едва 
ли не всеми писавшими о пьесе. Но такое объяснение исходного 
конфликта, сути драмы весьма далеко отстоит от «оси смыс-
ла», от того, что на самом деле вышло из-под пера Горького. 
Творчество имеет свою, не зависимую от намерений автора 
силу. Ближайшее рассмотрение Сатина и Луки показывает их 
основательную ментальную близость, и это было подмечено 
проницательным современником Горького почти сразу по
сле того, как пьеса вышла на подмостки (косвенно — и други
ми современниками).

Горьковедение прошло мимо убедительного критического 
анализа «На дне», сделанного Н. Стародумом через год после 
премьеры. Постоянный оппонент писателя и драматурга 
проницательно указал на единомыслие Сатина и Луки — при 
ведущей роли Луки: «Главная основа учения Луки потому 
сходится с учением Сатина, что для них обоих центром является 
не то или другое нравственное правило, не вера во что-либо, 



192 В. А. Мескин 

а их эгоистическое представление о человеке, как собственном 
центре и центре всего окружающего»1.

Действительно, эти персонажи близкородственны, главное — 
они сходятся в презрении к ближнему, к человеку, при этом 
один носит это презрение в себе, другой выражает во всеуслыша
ние. Мнимые антагонисты интересны друг другу, перебрасы
ваются глубокомысленными фразами о Боге и нигде не сходятся 
в спорах, на которых, заметим, строится пьеса. Многолетние 
дискуссии о силе и слабости, истинности и ложности позиций 
в паре Лука — Сатин не имеют под собой достаточно оснований. 
Это ницшеанский дуэт. Значимо и то, что после побега Луки 
из ночлежки, когда ее обитатели стали ругать старика, ложного 
утешителя, лишь Сатин выступил в его защиту:

«Молчать! Вы — все — скоты! Дубье… <…> Старик — не шарлатан!» 
[Горький; т. 6: 165].

Сатинская защита строится на утверждении, что Лука в своих 
проповедях исходил из правильного понимания того, что есть 
человек. Другое дело, истинный человек, в понимании Са
тина, — это нечто равное Наполеону и Магомету. Развернутый 
панегирик Луке завешается фразой:

«Он… подействовал на меня, как кислота на старую и грязную мо-
нету…» [Горький; т. 6: 166].

Фраза эта может значить только то, что Лука укрепил его 
в ранее выношенных взглядах на ближнего человека, на те-
кущую жизнь. Лука выполняет тут «просветительскую» функ
цию Шакро из упомянутого выше рассказа «Мой спутник».

О том, что «На дне» не просто социальная драма, писал Горь-
кому вскоре после премьеры Андреев, заметив, что пьесу 
хвалят, не понимая того, что хвалят [Горький и Леонид Анд
реев: 168]. О непонимании глубины пьесы, о том, что ее со
держание не исчерпывается противопоставлением Луки и Са
тина, вслед за Андреевым убеждал драматурга И. Анненский. 

1  Стародум Н. (Стечкин Н. Я.) Максим Горький (его творчество и его 
значение в истории русской словесности и в жизни русского общества) // 
Русский Вестник. СПб.: Типо-лит. В. В. Комарова, 1904. Т. 291. № 5–6. 
С. 302 [Электронный ресурс]. URL: https://viewer.rusneb.ru/ru/005664_000048_
RuPRLIB20001130?page=1&rotate=0&theme=white (30.08.2025).



Ницшеанская парадигма красоты в поэтике М. Горького 193

Он указал на философскую проблематику пьесы и, что особенно 
важно, на неполное понимание автором того, что он создал: 
«…Горький сам не знает, может быть, как он любит красоту; 
а между тем ему доступна высшая форма этого чувства, та, 
когда человек понимает и любит красоту мысли» [Анненский: 
77]. О том, что горьковская интуиция «больше его сознания», 
писал, правда по другому поводу, А. Блок, соглашаясь в извест
ной статье «О реалистах» с другими критиками [Блок: 101].

В финальной части пьесы свое слово о человеке, о том, 
что ему требуется в жизни, высказал Бубнов — персонаж, 
явно маркированный автором как отрицательный:

«Эх, братцы! Много ли человеку надо? Вот я — выпил и — рад!» 
[Горький; т. 6: 175].

Эту позицию Горький отвергал всю свою творческую жизнь, 
начиная с ранней «Песни о Соколе» (1895):

«"Летай иль ползай, конец известен: все в землю лягут, все 
прахом будет…"» [Горький; т. 1: 483].

Подобные маркировки, отрицания, пафосные высказывания 
о должном человеке способствовали распространению мнения 
о Горьком как о писателе максималисте-гуманисте. В конце 
концов он и сам принял титул «человекопоклонника», о чем 
признавался в письме Л. Толстому: «Всегда был, есть и буду 
человекопоклонником…» (1900) [Горький; т. 28: 121]. Но вот 
вопрос: какого человека он превозносил в свете своего закона 
красоты и относительно «оси смысла» своих сочинений, какому 
человеку поклонялся? Есть основание полагать, что к во
ображаемому «дальнему» Горький относился с бóльшим 
пиететом, чем к реальному «ближнему».

Список литературы
1.	 Анненский И. Ф. Драма на дне // Анненский И. Ф. Книги отражений / 

подгот. изд. Н. Т. Ашимбаевой, И. И. Подольской, А. В. Федорова. М.: 
Наука, 1979. С. 71–81. (Сер.: Лит. памятники.)

2.	 Басинский П. В. Максим Горький // Русская литература рубежа веков 
(1890-е — начало 1920-х годов): [сб. ст.: в 2 кн.]. М.: ИМЛИ РАН: 
Наследие, 2001. Кн. 1. С. 505–539 [Электронный ресурс]. URL: https://



194 Vladimir A. Meskin

biblio.imli.ru/images/abook/russliteratura/Russkaya_literatura_rube
zha_vekov_1890-e_nachalo_1920-h_godov_._Tom_1._2001.pdf (30.08.2025).

3.	 Басинский П. В. Горький. М.: Молодая гвардия, 2005. 451 с. (Сер.: 
Жизнь замечательных людей.)

4.	 Блок А. А. Собр. соч.: в 8 т. М.; Л.: Худож. лит., 1962. Т. 5: Проза 1903–
1917. 799 с.

5.	 Борев Ю. Б. Эстетика: в 2 т. 5-е изд., доп. Смоленск: Русич, 1997. Т. 2. 
640 с.

6.	 Гачев Г. Д. Русская Дума: портреты русских мыслителей / литогр. 
Ю. Селиверстова. М.: Новости, 1991. 272 с.

7.	 Горький М. Собр. соч.: в 30 т. М.: Гос. изд-во худож. лит., 1949–1955.
8.	 Горький и Леонид Андреев: неизданная переписка. М.: Наука, 1965. 

630 с. (Сер.: Лит. наследство; т. 72.)
9.	 Маркс К. Экономическо-философские рукописи 1844 г. М.: АСТ, 2023. 

224 с.
10.	 Михайлов М. И. Максим Горький и символизм в контексте пробле-

мы гуманизма // Максим Горький: pro et contra: антология. Современ
ный дискурс / сост. О. В. Богданова, В. Т. Захарова, Л. А. Спиридонова, 
М. Г. Уртминцева. СПб.: РХГА, 2018. С. 204–208 [Электронный ресурс]. 
URL: https://gorkiy.rhga.ru/upload/iblock/090/11)%20М.%20И.%20
Михайлов.pdf (30.08.2025). (Сер.: Русский Путь.) EDN: YWMZAV

11.	 «На дне» М. Горького: материалы и исследования / общ. ред. Ю. Юзов
ского. М.; Л.: Всерос. театрал. о-во, 1940. 288 с.

12.	 Ницше Ф. Соч.: в 2 т. М.: Мысль, 1990. Т. 2. 829 с.
13.	 Серафимович А. С. Собр. соч.: в 4 т. М.: Правда, 1980. Т. 1. 416 с. (Сер.: 

Б-ка «Огонек». Отеч. классика.)
14.	 Соловьев В. С. Чтения о Богочеловечестве // Соловьев В. С. Соч.: в 2 т. 

М.: Правда, 1989. Т. 2: Чтения о Богочеловечестве. Философская 
публицистика. С. 5–170.

15.	 Федин К. Александр Блок // Александр Блок в воспоминаниях со
временников: в 2 т. М.: Худож. лит., 1980. Т. 2. С. 412–419. (Серия лит. 
мемуаров.)

16.	 Ходасевич В. Горький // Ходасевич В. Некрополь: воспоминания. 
Литература и власть. Письма Б. А. Садовскому. М.: СС, 1996. С. 149–175.

17.	 Шишков В. Встречи // Горький: сб. ст. и воспоминаний о М. Горьком. 
М.; Л.: Гос. изд-во, 1928. С 225–253.

References
1.	 Annenskiy I. F. Drama “The Lower Depths”. In: Annenskiy I. F. Knigi 

otrazheniy [Annensky I. F. Books of Reflections]. Moscow, Nauka Publ., 1979, 
pp. 71–81. (Ser.: Literary Monuments.) (In Russ.)

2.	 Basinskiy P. V. Maxim Gorky. In: Russkaya literatura rubezha vekov  
(1890-e — nachalo 1920-kh godov): sbornik statey: v 2 knigakh [Russian 
Literature at the Turn of the Century (1890s — Early 1920s): a Collection of 



The Nietzschean Paradigm of Beauty in Maxim Gorky’s Poetics 195

Articles: in 2 Books]. Moscow, A. M. Gorky Institute of World Literature of 
the Russian Academy of Sciences Publ., Nasledie Publ., 2001, book 1, 
pp. 505–539. Available at: https://biblio.imli.ru/images/abook/russliteratura/
Russkaya_literatura_rubezha_vekov_1890-e_nachalo_1920-h_godov_._
Tom_1._2001.pdf (accessed on August 30, 2025). (In Russ.)

3.	 Basinskiy P. V. Gorky. Мoscow, Molodaya gvardiya Publ., 2005. 451 p. (Ser.: 
The Life of Remarkable People.) (In Russ.)

4.	 Blok A. A. Sobranie sochineniy: v 8 tomakh [The Collected Works: in 8 Vols]. 
Мoscow, Leningrad, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1962, vol. 5: Prose 
1903–1917. 799 p. (In Russ.)

5.	 Borev Yu. B. Estetika: v 2 tomakh [Aesthetics: in 2 Vols]. 5th ed., supplemen
ted. Smolensk, Rusich Publ., 1997, vol. 2. 640 p. (In Russ.)

6.	 Gachev G. D. Russkaya Duma. Portrety russkikh mysliteley [Russian Duma. 
Portraits of Russian Thinkers]. Moscow, Novosti Publ., 1991. 272 p. (In Russ.)

7.	 Gor’kiy M. Sobranie sochineniy: v 30 tomakh [The Collected Works: in 30 Vols]. 
Moscow, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhestvennoy literatury Publ., 
1949–1955. (In Russ.)

8.	 Gor’kiy i Leonid Andreev: neizdannaya perepiska [Gorky and Leonid Andreev: 
Unpublished Correspondence]. Moscow, Nauka Publ., 1965. 630 p. (Ser.: 
Literary Heritage; vol. 72.) (In Russ.)

9.	 Marx K. Ekonomichesko-filosofskie rukopisi 1844 g. [Economic and Phi
losophical Manuscripts of 1844]. Moscow, AST Publ., 2023. 224 p. (In Russ.)

10.	Mikhaylov M. I. Maxim Gorky and Symbolism in the Context of the Prob-
lem of Humanism. In: Maksim Gor’kiy: pro et contra: antologiya. Sovremen-
nyy diskurs [Maxim Gorky: Pro et Contra: Anthology. Modern Discourse]. 
St. Petersburg, The Russian Christian Academy for the Humanities Publ., 
2018, pp. 204–208. Available at: https://gorkiy.rhga.ru/upload/iblock/090/11)%20
М.%20И.%20Михайлов.pdf (accessed on August 30, 2025). (Ser.: The Rus-
sian Way.) EDN: YWMZAV (In Russ.)

11.	“Na dne” M. Gor’kogo: materialy i issledovaniya [“The Lower Depths” by 
M. Gorky: Materials and Researches]. Moscow, Leningrad, Vserossiyskoe 
teatral’noe obshchestvo Publ., 1940. 288 p. (In Russ.)

12.	Nietzsche F. Sochineniya: v 2 tomakh [Works: in 2 Vols]. Moscow, Mysl’ 
Publ., 1990, vol. 2. 829 p. (In Russ.)

13.	Serafimovich A. S. Sobranie sochineniy: v 4 tomakh [The Collected Works: 
in 4 Vols]. Moscow, Pravda Publ., 1980, vol. 1. 416 p. (Ser.: “Ogonyok” Library. 
Patriotic Classics.) (In Russ.)

14.	Solov’yov V. S. Readings About God-Manhood. In: Solov’yov V. S. Sochi-
neniya: v 2 tomakh [Solovyov V. S. Works: in 2 Vols]. Moscow, Pravda Publ., 
1989, vol. 2, pp. 5–170. (In Russ.)

15.	Fedin K. Alexander Blok. In: Aleksandr Blok v vospominaniyakh sovremen-
nikov: v 2 tomakh [Alexander Blok in the Memories of His Contemporaries: 
in 2 Vols]. Moscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 1980, vol. 2, 
pp. 412–419. (Series of Literary Memoirs.) (In Russ.)



196 Vladimir A. Meskin

16.	Khodasevich V. Gorky. In: Khodasevich V. Nekropol’: Vospominaniya. Li
teratura i vlast’. Pis’ma B. A. Sadovskomu [Khodasevich V. Necropolis: 
Memories. Literature and Power. Letters to B. A. Sadovsky]. Moscow, SS 
Publ., 1996, pp. 149–175. (In Russ.)

17.	 Shishkov V. Meetings. In: Gor’kiy: sbornik statey i vospominaniy o M. Gor’kom 
[Gorky: Collection of Articles and Memoirs About M. Gorky]. Moscow, Le
ningrad, Gosudarstvennoe izdatel’stvo Publ., 1928, pp. 225–253. (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Мескин Владимир Алексеевич, док
тор филологических наук, профессор, 
профессор кафедры русской и за
рубежной литературы, Российский 
университет дружбы народов имени 
Патриса Лумумбы (ул. Миклухо-
Маклая, 10, корп. 2, г. Москва, Россий
ская Федерация, 117198); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-2260-8060; 
e-mail: vameskin@yandex.ru.

Vladimir A. Meskin, PhD (Philology), 
Professor, Professor of the Depart
ment of Russian and Foreign Litera
ture, Peoples’ Friendship University 
of Russia Named After Patrice Lu
mumba (ul. Miklukho-Maklaya 10/2, 
Moscow, 117198, Russian Federation); 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-
2260-8060; e-mai l : vameskin@
yandex.ru.

Поступила в редакцию / Received 10.10.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 11.12.2025
Принята к публикации / Accepted 15.12.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



© М. И. Крупенина, 2026

2026;24(1):197–213 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15702
EDN: RHTFOM

Мифопоэтическая модель смерти в поэме 
С. А. Есенина «Черный человек» 

М. И. Крупенина
Государственный академический университет гуманитарных наук

(г. Москва, Российская Федерация)
e-mail: psikozzza@gmail.com

Аннотация. В статье представлен анализ проблематики поэмы С. А. Есе- 
нина «Черный человек» и центрального образа произведения — таинствен- 
ного и мрачного визитера. Автор рассматривает многообразие интерпрета- 
ций, предложенных исследователями: от понимания Черного человека 
как обличителя, двойника поэта или представителя темных сил до трак-
товки его как проекции внутреннего мира С. А. Есенина и отражения его 
душевного кризиса. При этом подчеркнута связь поэмы с биографией 
поэта и его религиозно-фольклорным мировоззрением. Композицион- 
ные и художественные приемы, использованные поэтом, включают 
лексический и кольцевой повтор, восходящую и нисходящую градацию, 
цветовую гамму произведения и средства выразительности, содержащие 
фольклорно-мифологические коды смерти. Танатологическая символика, 
этнопоэтические константы и инфернальная образность совместно 
формируют “sensus mortis” поэмы и усиливают восприятие пейзажа как 
предзнаменования надвигающейся беды. Центральный образ Черного 
человека осмыслен не только как мистический персонаж или инферналь- 
ная фигура, но и как участник своеобразного ритуала, нацеленного на завла- 
дение душой героя, что подчеркнуто поведенческими и речевыми осо- 
бенностями непрошеного гостя. Финальный символ разбитого зеркала 
и фольклорная формула «синеющее утро» интерпретированы в русле 
фольклорных представлений о границе между мирами, предвестии беды 
и попытке изгнания злого духа. В результате поэма представлена как ми-
фопоэтическое воплощение темных предчувствий Есенина и пророческое 
предзнаменование трагической развязки его жизни.
Ключевые слова: Черный человек, Есенин, предчувствие, двойник, пейзаж-
предзнаменование, знамение, хтонический символ, танатологическая 
символика, разбитое зеркало, фольклор
Для цитирования: Крупенина М. И. Мифопоэтическая модель смерти 
в поэме С. А. Есенина «Черный человек» // Проблемы исторической 
поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 197–213. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15702. 
EDN: RHTFOM



198 Maryia I. Krupenina

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15702
EDN: RHTFOM

Mythopoetic Model of Death
in S. Yesenin’s “The Black Man”

Maryia I. Krupenina
State Academic University for the Humanities

(Moscow, Russian Federation)
e-mail: psikozzza@gmail.com

Abstract. The article is devoted to the analysis of S. A. Yesenin’s poem “The Black 
Man” and its central figure — the mysterious and infernal visitor. The author 
examines the diversity of interpretations proposed by scholars, ranging from 
perceiving the Black Man as an accuser, a double of the poet, or a representative 
of dark forces, to reading him as a projection of Yesenin’s inner world and 
a reflection of his psychological crisis. At the same time, the connection between 
the poem and the poet’s biography and his religious and folkloric worldview is 
emphasized. The compositional and artistic techniques used by the poet include 
lexical and ring repetition, ascending and descending gradation, the color 
spectrum of the work, and expressive means containing folklore and mytho-
logical constants of death. Thanatological symbolism, ethnopoetic constants, 
and infernal imagery together create the poem’s sensus mortis and enhance 
the perception of the landscape as an omen of impending disaster. The central 
figure of the Black Man is interpreted not only as a mystical or infernal chara- 
cter but also as a participant in a kind of “black mass” aimed at seizing the  
hero’s soul, which is emphasized through his behavioral and speech traits. 
The final symbol of a broken mirror and the folkloric formula of “bluish mor- 
ning” are interpreted within the framework of folk beliefs about the boundary 
between worlds, a foreboding of misfortune and an attempt to expel an evil 
spirit. As a result, the poem is presented as a mythopoetic embodiment  
of Yesenin’s dark premonitions and a prophetic foreshadowing of the tragic 
outcome of his life.
Keywords: The Black Man, Yesenin, foreboding, double, foreshadowing land-
scape, omen, chthonic symbol, thanatological symbolism, broken mirror, 
folklore
For citation: Krupenina M. I. Mythopoetic Model of Death in S. Yesenin’s “The 
Black Man”. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical 
Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 197–213. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15702. 
EDN: RHTFOM (In Russ.)



Мифопоэтическая модель смерти в поэме С. А. Есенина… 199

«Черный человек» С. А. Есенина представляет особый 
интерес для исследователей, которые пытаются осмыслить, 
кем или чем в действительности является центральный образ 
поэмы — Черный человек, и какова его функция в структу-
ре мифопоэтической модели смерти, выстроенной автором.

Как заметил Н. Асеев, С. А. Есенин написал это произве-
дение в преддверии своей гибели [Асеев: 159]. Это утверждение 
во многом объясняет причину всплеска такого интереса ис- 
следователей к проблеме «Черного человека» в творчестве 
поэта, ведь окончательную правку поэмы, создававшейся 
на протяжении двух лет, Есенин сделал в ночь с 13 на 14 ноября 
1925 г. за полтора месяца до своей гибели. Несмотря на сверхъ- 
естественные совпадения, многие ученые [Воронова, 1997], 
[Дударева], [Лейдерман], [Чижонкова] тем не менее не склонны 
интерпретировать образ Черного человека как некое проро- 
чество смерти поэта, хотя бы на том основании, что начальная 
версия произведения была создана им еще в 1923 г. во время 
его пребывания в Америке, а также в свете буквального про- 
чтения заключительной строфы поэмы: «Я один… / И — 
разбитое зеркало» [Есенин, 1998: 194].

При всех различиях во взглядах, исследователей творчества 
С. А. Есенина объединяет одно: поэма «Черный человек», по 
их мнению, пронизана трагическим мироощущением, своего  
рода “sensus mortis” (лат. чувство смерти). Так, Л. В. Чижон- 
кова, анализируя речевые слои в поэме, утверждает, что Чер- 
ный человек — это судья-обличитель [Чижонкова: 72], а А. Ю. Пи- 
саренко, изучая мотивно-образные константы и художествен- 
ную генеалогию (мистический аспект) в тексте, приходит к вы- 
воду о том, что Черный человек — представитель темной силы 
[Писаренко: 64]. Как отражение личности поэта, его зеркального 
двойника рассматривает Черного человека В. Г. Руделев [Ру- 
делев: 66]. Интересный взгляд на толкование образа Черного 
человека представляет М. А. Дударева: «…в поэме один ге-
рой — у которого очень болит голова, поэтому ум его, своего  
рода нафс (на эзотерическом языке суфизма так обозначаются  
страсти, неуспокоенный ум), превращается в некое существо, 
терзающее лирического героя» [Дударева: 57]. В несколько ином 
ключе интерпретирует образ Черного человека О. Е. Воронова: 



200 М. И. Крупенина

по мнению исследователя, в поэме раскрываются самые потаен- 
ные глубины сознания автора и выражена его личная трагедия 
в контексте своего времени [Воронова, 1997: 343]. Трагизм произ- 
ведения отмечает и Н. Л. Лейдерман, утверждая, что «у Есенина  
этот образ изначально окрашен в инфернальные тона» [Лейдер- 
ман: 71], а сама поэма представляет собой «травестийную вер- 
сию отпевания» [Ло Худе: 333]. Еще дальше эту мысль развивает 
Н. Ф. Неделько, который считает, что поэма С. А. Есенина — 
результат умопомешательства поэта [Неделько: 134, 136–137].

Фокусировка исследователей на психологических аспектах 
«Черного человека» оставляет без внимания фантастическую 
и фольклорную природу поэмы, в рамках которой текст про- 
изведения можно рассматривать как воплощение темных  
предчувствий поэта и развернутую мифопоэтическую мо-
дель смерти, а образ Черного человека — как ее ключевой пер- 
сонаж и предвестник гибели. Основаниями для такого рас-
смотрения могут служить некоторые любопытные факты 
из жизни автора поэмы.

Во-первых, сам С. А. Есенин говорил, что вся его биография 
отражена в стихах, где выражены его личные переживания, 
мысли и жизненный опыт. В частности, описав некоторые 
эпизоды детства, в автобиографии 1925 г. он заметил:

«Что касается остальных автобиографических сведений, они 
в моих стихах» [Есенин, 2005: 20].

Известно также, что С. А. Есенин был религиозным чело- 
веком: поэт с детства воспитывался по церковным законам, 
посещал церковь вместе со своей бабушкой, учился в церковно-
приходской школе в селе Константиново, затем продолжил 
обучение в Спас-Клепиковской учительской школе. Помимо 
этого, религиозная тематика нашла отражение и в творчестве 
поэта: это софийно-пантеистические мотивы, традиции собор- 
ности и эпического православия, опыт необиблейского мифо- 
творчества (см.: [Федосеева: 103], [Воронова, 2002: 17]).

Во-вторых, предчувствие некой надвигающейся беды тер-
зало поэта еще задолго до смерти. Так, по свидетельству В. Т. Ки-
риллова, еще в 1924 г. Есенин говорил:



Мифопоэтическая модель смерти в поэме С. А. Есенина… 201

«Чувство смерти преследует меня» [Летопись жизни и твор-
чества: 282].

Среди прочего Н. Тихонов вспоминал, как в том же году 
С. А. Есенин рассказывал ему о своих дурных снах:

«Бедный странник знал не только скитанья и песни, серые птицы 
не давали ему спать и не только спать, они волочили свои крылья 
по его стихам, путали его мысли и мешали жить» [Летопись жиз-
ни и творчества: 400].

В этом контексте Есенин предстает как «поэт мифологиче-
ского <…> чутья» [Галиева: 144] и демонстрирует глубокое 
осознание архаической действительности через обращение 
к мифологемам и фольклору [Астащенко: 245]. Отсюда происте- 
кает его непоколебимая вера в суеверия, знаки, предзнаменова- 
ния и обряды, которые при правильном прочтении позволяют  
расшифровать «значную эпопею [его] Вселенной» [Галиева: 145].

В свете вышесказанного совсем неудивительно, что особое 
значение в поэме приобретает пейзаж, при описании которого 
поэт использует заложенную еще в фольклоре и перешедшую 
в литературу традицию знамения перед трагическими собы- 
тиями (см. об этом: [Муравьева: 505]) — в данном случае речь 
идет о появлении Черного человека: «То ли ветер свистит / 
Над пустым и безлюдным полем, / То ль, как рощу в сентябрь, / 
Осыпает мозги алкоголь» [Есенин, 1998: 188].

В пейзаже-предзнаменовании Есенина наибольшее внима- 
ние притягивают несколько составляющих его суть компози- 
ционных приемов: это внедрение в текст хтонических симво- 
лов, в роли которых выступают птица и лошадь; нисходящая 
(обратная) и восходящая градация, используемая автором 
при описании Черного человека, его речевой и поведенчес- 
кой манеры; прием кольцевого и лексического повтора, касаю- 
щийся первой строфы поэмы из семи строк, природной симво- 
лики, глаз, — все это позволяет рассматривать есенинский 
пейзаж в качестве говорящего универсума.

Мрачное мироощущение в поэме подчеркивается наличи- 
ем большого количества маркеров танатологической символики: 
«Голова моя машет ушами / Как крыльями птица…» [Есенин, 
1998: 188]; «…Снег до дьявола чист…» [Есенин, 1998: 189]; «Тих 



202 М. И. Крупенина

покой перекрестка. <…> Вся равнина покрыта / Сыпучей 
и мягкой известкой, / И деревья, как всадники, / Съехались 
в нашем саду. // <…> Деревянные всадники / Сеют копытливый 
стук» [Есенин, 1998: 191]; «Я один… / И — разбитое зеркало» 
[Есенин, 1998: 194] и др. Из вышеприведенных примеров ста- 
новится очевидно, что «топика смерти в поэтике С. Есенина 
заключена не только и не столько просто в определенных лек- 
семах типа "труп", "гроб", "кладбище" и т. д., сколько в этно- 
поэтических константах, фольклорных формулах, связанных 
с поисками "иного царства" или его моделями…» [Дударева: 56]. 
Именно эти этнопоэтические константы формируют в поэме 
устойчивую мифопоэтическую модель смерти, основанную 
на архаических представлениях о переходе между мирами.

В этом отношении особенно привлекают внимание исполь- 
зуемые автором метафоры, содержащие упоминания таких 
хтонических символов, как птица и лошадь. Как отмечает И. За- 
хариева, «представление о жизненной судьбе <…> объеди- 
няется скифским образом коня, символизирующим вечное 
кочевье» [Захариева: 60]. На основе самостоятельно собранного  
материала А. А. Лазарева пришла к выводу, что в народных 
поверьях актуализируется понимание лошади/коня как «некого 
демонического существа (его персонификации или атрибута)» 
[Лазарева: 159]. Действительно, в славянской традиции конь — 
«одно из наиболее мифологизированных священных живот-
ных. <…> …атрибут высших языческих богов (и христианских 
святых) и одновременно хтоническое существо, связанное 
с культом плодородия и смертью, загробным миром, провод- 
ник на "тот свет"». Он «наделялся способностью предвещать 
судьбу, прежде всего — смерть: ср. смерть Олега Вещего от коня 
и распространенный фольклорный мотив — конь предвещает  
смерть в бою своему хозяину»1.

В тексте поэмы С. А. Есенин обращается к символу лошади 
не напрямую, а ассоциативно («…И деревья, как всадники, / 
Съехались в нашем саду»; «…Деревянные всадники / Сеют 
копытливый стук») [Есенин, 1998: 191], создавая таким обра-
зом гнетущую и зловещую атмосферу приближения чего-то  
страшного.

1 Славянская мифология: энциклопедический словарь / [науч. ред. 
В. Я. Петрухин и др.]. М.: Эллис Лак, 1995. С. 228.



Мифопоэтическая модель смерти в поэме С. А. Есенина… 203

Птица — еще один часто встречающийся в творчестве 
С. А. Есенина символ загробного мира. В статье «Символика 
природных образов у М. А. Шолохова и С. А. Есенина (на мате- 
риале романа-эпопеи "Тихий Дон" и повести "Яр")» Н. М. Муравь- 
ева отмечает частое обращение Есенина к птицам, которые 
становятся своеобразной символической проекцией на судьбу  
героев и отражением их духовного состояния [Муравьева: 505]. 
Н. А. Агапова также пришла к выводу о том, что в фольклоре 
птица часто воспринимается как символ приближающейся  
смерти. Такое толкование связано с тем, что все образы птиц 
«объединены общей культурной семантикой, опирающейся 
на веру в то, что души умерших вселяются в маленьких ди- 
ких птиц» [Агапова: 12]. Действительно, в связи с этим сложно 
не согласиться с утверждением Э. В. Пугачевой о том, что «ар- 
хетип Птицы многолик, в большинстве случаев разгадка упо- 
требления того или иного вида восходит к мифологическим 
преданиям давно минувших веков. Хотя, порой, авторская 
интерпретация предлагает собственное прочтение конкретного 
образа» [Пугачева: 140].

В поэме «Черный человек» Есенин обращается к символу 
птицы дважды, причем один раз в метафорическом смысле 
при описании головы, а второй — в буквальном: «Где-то пла-
чет / Ночная зловещая птица…» [Есенин, 1998: 191]. Ни в пер- 
вом, ни во втором случае С. А. Есенин не упоминает, о какой 
именно птице идет речь. С одной стороны, это могут быть та-
кие издающие по ночам звуки птицы, как соловей, козодой, 
серая неясыть, коростель и некоторые виды сов. С другой — 
Есенин мог также обращаться к образу птицы Гамаюн, кото- 
рый хоть и не является центральным в творчестве поэта, но 
все же встречается в его произведениях (см.: [Жилина: 222]). 
В частности, в контексте русской мифологии и народных пред- 
ставлений о судьбе и предопределении Гамаюн как вещая 
птица, предвещающая будущее, соотносится с темой рока и не- 
избежности, которая пронизывает поэму «Черный человек». 
Во всяком случае, не вызывает сомнений, что имеется в виду 
птица как предвестник беды, что подчеркивается выбранным 
автором эпитетом «зловещая».



204 М. И. Крупенина

Безусловно, самым загадочным, ярким и танатологическим 
образом в поэме является Черный человек. Этого героя можно 
соотнести с целым рядом литературных и фольклорных обра- 
зов: романтическим двойником, Тенью (фантомом), Дьяволом 
и Чертом. Появление визитера сопровождает особо гнетущая 
атмосфера: все происходит в ночное время суток, при луне. 
Поэт также упоминает заряженные негативной символикой 
пространственные топосы: это и перекресток, и поле, и лес, на 
что указывает наличие большого количества деревьев, напо- 
минающих всадников. Мрачная атмосфера среди прочего ак- 
центируется цветовой гаммой произведения. Сам посетитель 
описан как человек, облаченный исключительно в черное — 
черные цилиндр и сюртук. Примечательно, что эпитет «чер- 
ный» в отношении непрошеного гостя используется в тексте  
поэмы 13 раз и звучит как роковая формула предопределен- 
ности, неотвратимости надвигающегося рока: число 13 часто 
ассоциируется с негативными суевериями, такими как дьявол, 
чертова дюжина и предзнаменование несчастья.

Наряду с черным цветом в поэме присутствуют и оттенки 
синего. В первую очередь они связаны с описанием глаз самого 
поэта. В первой части поэмы — это глаза, «покрытые голу-
бой блевотой» [Есенин, 1998: 191], во второй — ясные голу-
бые глаза ребенка: «…В одном селе, / Может, в Калуге, / А может, 
в Рязани, / Жил мальчик / В простой крестьянской семье, / 
Желтоволосый, / С голубыми глазами…» [Есенин, 1998: 193]. 
Описания глаз построены поэтом по принципу бинарной оп- 
позиции: смерть — жизнь, настоящее — прошлое. Так, если 
во втором примере отсутствует негативная коннотация, то 
в первом — описание глаз вызывает стойкую ассоциацию 
со смертью: из-за типичных изменений глаза (потускнение, 
веретеновидные зрачки) на фоне потери воды, ишемии и уми- 
рания тканей возникает эффект подернутых туманом, покры- 
тых пленкой глаз покойника.

Мутные глаза представляются важной характеристикой 
центрального образа поэмы — Черного человека. В этой связи 
особый интерес вызывает метафора «водолазова служба», с по- 
мощью которой поэт дает описание гостя: «Ты ведь не на службе / 
Живешь водолазовой» [Есенин, 1998: 190]. С одной стороны, 



Мифопоэтическая модель смерти в поэме С. А. Есенина… 205

как отмечает Е. А. Самоделова, здесь прослеживается возвели- 
чивание автором Черного человека над монахом, как в старых 
преданиях [Самоделова: 61]. Подобным образом и Н. Л. Лей- 
дерман, особенно в свете строчек «Черный человек / Водит 
пальцем по мерзкой книге» [Есенин, 1998: 188], утверждает, 
что Черный человек «имитирует псаломщика, отпевающего  
мертвеца», а «назначение этого ритуала — своего рода мисти-
ческая "адвокатура"», и потому «сочувственное отпевание пре-
вращается в нечто противоположное — в обвинительное сло- 
во» [Лейдерман: 71]. Таким образом, данный взгляд на Чер- 
ного человека постепенно смещает фокус с религиозного плана  
в политический.

Тем не менее можно интерпретировать как поэму, так  
и образ Черного человека в другом ключе. Для этого следует 
в первую очередь обратиться к поведенческим особенностям 
Черного человека, движения которого соответствуют прин- 
ципу восходящей градации. Так, Черный человек норовит 
приблизиться к поэту — лирическому герою: он садится то на  
кровать, то в кресло, наклоняясь к поэту все ближе и смотря 
на него в упор, будто пытаясь проникнуть в его душу и за- 
владеть ею.

Особую значимость приобретает и речевая манера Черного 
человека. О стиле речи визитера в поэме говорится трижды, 
и каждый раз искаженно: сначала автор замечает, что Чер- 
ный человек гнусавит, затем — бормочет и, наконец, хрипит. 
Здесь очевидна нисходящая градация: если гнусавость пред-
полагает речь в полный голос, а бормотание — снижение го-
лосового тона (своего рода дисфония), характеризующееся раз-
нообразием низких и повторяющихся звуков и слов, то хри- 
пение — это уже нижний регистр голоса, шепот. Манера Чер- 
ного человека говорить, используя русскую некнижную (вуль- 
гарную) речь [Успенский: 26], свидетельствует о его принад- 
лежности к нечистой силе. Следовательно, в поэме обыгры- 
вается не столько сцена отпевания или судебного заседания, 
сколько ритуал, целью которого становится погружение в ду- 
шу поэта и своеобразное слияние с ней, завладение ею.

С учетом вышесказанного метафора «водолазова служба», 
как и характеристика глаз поэта («покрытые голубой блевотой»), 



206 М. И. Крупенина

прочитывается по-новому. «Водолазова служба» отсылает 
к погружению в душу поэта и слиянию с ним, вследствие чего 
и возникает эффект плохой видимости, помрачения и тре- 
воги как истинного значения «блевоты» глаз.

Не случайны однотипные конструкции и финальные стро-
ки поэмы: «Ах, ты, ночь!  / Что ты, ночь, наковеркала!  / 
Я в цилиндре стою. / Никого со мной нет. / Я один… / И — 
разбитое зеркало…» [Есенин, 1998: 194]. Упомянутое автором 
зеркало обретает здесь особую символичность. В славянской  
традиции оно рассматривается как мистический предмет2. 
Отсюда его частое использование для проведения различных 
обрядов, в частности гаданий и предсказаний судьбы. При 
этом зеркало служит своего рода порталом между мирами. 
Так, при смерти человека зеркальные поверхности часто 
закрывают тканью, чтобы предотвратить попадание человека 
в зазеркалье или воспрепятствовать проникновению злых 
духов в дом.

В этом контексте разбитое зеркало в поэме может симво- 
лизировать попытку изгнания злого духа, воссоединившегося 
с героем. Такую же символичность имеет и фольклорная фор- 
мула «синеющее утро»: «…Месяц умер, / Синеет в окошко рас-
свет» [Есенин, 1998: 194]. Она связана со старыми народными 
верованиями, в которых существует представление о том, что 
злые духи наиболее активны в темное время суток, а с рассве- 
том, который служит границей между светом и тьмой и сим- 
волизирует победу света и начало нового дня, они ослабевают 
и уходят [Валенцова: 116], [Гуляева: 137].

Таким образом, поэма «Черный человек» С. А. Есенина  
благодаря большому количеству маркеров танатологической 
символики пронизана ощущением приближающейся смерти. 
Центральный образ поэмы, Черный человек, может рассма-
триваться как вестник нечистой силы, что подчеркивается 
его внешними, поведенческими и речевыми характеристи- 
ками. Целью визита непрошеного гостя становится погружение 
в душу поэта и завладение ею в результате проведенного ри-
туала. Разбитое зеркало в финальных строках поэмы выступает, 

2 Славянская мифология: энциклопедический словарь. С. 195–196.



Мифопоэтическая модель смерти в поэме С. А. Есенина… 207

с одной стороны, как стремление поэта предотвратить несча- 
стье, а с другой — как показатель неотвратимости нависшего 
над ним рока. Как и в фольклоре, разбитое зеркало в поэме 
Есенина воспринимается как зловещий знак: согласно поверь- 
ям, оно пророчит беду, болезнь или смерть. В этом смысле 
поэма «Черный человек» выстраивается как мифопоэтическое 
осмысление смерти, опирающееся на фольклорные и архаи- 
ческие представления. 

Список литературы
1.	 Агапова Н. А. Ключевое слово народной приметы в лингвокультуро- 

логическом аспекте  // Язык и культура. 2012. № 2  (18). С. 5–14 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
17797445_42679879.pdf (05.11.2025). EDN: OZLZVD

2.	 Асеев Н. Плач по Есенину // Удар: альманах / под ред. А. Безыменского. 
М.: Новая Москва, 1927. [Ч. 1]. С. 154–166.

3.	 Астащенко Е. В. Типологические схождения в литературоведении: 
на примере повести С. Есенина «Яр» и сказок А. Н. Толстого // Совре- 
менное педагогическое образование. 2023. № 4. С. 245–248 [Электрон- 
ный ресурс]. URL: https://spo-magazine.ru/upload/k/990/5x35t8flwoo0j6tb3 
twq0b179j1bjif8/%D0%A1%D0%9F%D0%9E%20%E2%84%964%202023.
pdf (05.11.2025). EDN: RMPDAA

4.	 Валенцова М. М. Серый час: магия суточного времени у славян // 
Родина. 2001. № 7. С. 114–117 [Электронный ресурс]. URL: https://inslav.
ru/sites/default/files/valencova_2001_rodina_seryj_chas.pdf (05.11.2025). 

5.	 Воронова О. Е. Философский смысл поэмы Есенина «Черный человек» 
(опыт «экзистенциального» анализа) // Вопросы литературы. 1997. 
№ 6. С. 343–353 [Электронный ресурс]. URL: https://voplit.ru/article/
filosofskij-smysl-poemy-esenina-chernyj-chelovek-opyt-ekzistentsialno-
go-analiza/ (05.11.2025). EDN: TJRVRV

6.	 Воронова О. Е. Сергей Есенин и русская духовная культура. Рязань: 
Узорочье, 2002. 520 с. EDN: TKEQBJ

7.	 Галиева М. А. Фольклорные формулы в поэтике раннего С. А. Есенина 
(формула «Встану рано») // Научный диалог. 2016. № 1 (49). С. 141–148 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
25320703_38507821.pdf (05.11.2025). EDN: VICKPX

8.	 Гуляева Г. Е. Роль историко-культурного контекста в формировании 
концепта «Солнце» (на материале творчества К. Кинчева) // Вестник 
Южно-Уральского государственного университета. Серия: Лингвистика. 
2006. № 6 (61). С. 133–137 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.
ru/download/elibrary_13041282_57832772.pdf (05.11.2025). EDN: KZJYJR



208 М. И. Крупенина

9.	 Дударева М. А. Апофатика боли в поэме С. А. Есенина «Черный 
человек» (лиминальные состояния в русской культуре) // Известия 
Самарского научного центра Российской академии наук. Социальные, 
гуманитарные, медико-биологические науки. 2022. Т. 24. № 84. 
С. 52–60 [Электронный ресурс]. URL: http://www.ssc.smr.ru/media/
journals/izvestia_hum/2022/2022_3_52_60.pdf (05.11.2025). DOI: 
10.37313/2413-9645-2022-24-84-52-60. EDN: DQTROU

10.	 Есенин С. А. Полн. собр. соч.: в 7 т. М.: Наука: Голос, 1998. Т. 3: Поэмы / 
сост. и подгот. текстов Н. И. Шубниковой-Гусевой, коммент. Е. А. Само- 
деловой, Н. И. Шубниковой-Гусевой. 720 с. [Электронный ресурс]. URL: 
https://biblio.imli.ru/images/abook/russliteratura/Esenin%20PSS_7_ 
t3_1998.pdf (05.11.2025).

11.	 Есенин С. А. Полн. собр. соч.: в 7 т. 2-е изд. М.: ИМЛИ РАН, 2005. Т. 7. 
Кн. 1: Автобиографии. Дарственные надписи. Фольклорные мате- 
риалы. Литературные декларации и манифесты / сост., подгот. текстов 
и коммент. А. Н. Захарова, С. П. Кошечкина, Т. К. Савченко, М. В. Ско- 
роходова, С. И. Субботина и Н. Г. Юсова. 560 с. [Электронный ресурс]. 
URL: https://imwerden.de/pdf/esenin_polnoe_sobranie_tom7_kn1_2005__
ocr.pdf (05.11.2025).

12.	 Жилина М. Ю. К проблеме эволюции образа лирического героя 
в ранней лирике С. А. Есенина // Омский научный вестник. 2006. 
№ 7 (43). С. 220–223 [Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/k-probleme-evolyutsii-obraza-liricheskogo-geroya-v-ranney- 
lirike-s-a-esenina/viewer (05.11.2025). EDN: HYMOHF

13.	 Захариева И. Диалог в русской поэзии XX века (С. Есенин — Вл. Вы- 
соцкий) // Мир русского слова. 2007. № 4. С. 55–62 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_38497389_80014169.pdf 
(05.11.2025). EDN: ZXYSKL

14.	 Лазарева А. А. Белый конь и черный мустанг: образ лошади в рас- 
сказах о вещих снах // Традиционная культура. 2016. Т. 17. № 4 (64). 
С. 159–171 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_27386281_89272897.pdf (05.11.2025). EDN: XBHQMZ

15.	 Лейдерман Н. Л. «Совестной суд» (О поэме С. Есенина «Черный 
человек») // Филологический класс. 2007. № 1 (17). С. 70–73 [Электронный  
ресурс]. URL: https://filclass.ru/images/JOURNAL/17/6.pdf (05.11.2025). 
EDN: OXWYNN

16.	 Летопись жизни и творчества С. А. Есенина: в 5 т. / [сост.: М. В. Скоро- 
ходова и С. И. Субботина]; гл. ред. Ю. Л. Прокушев. М.: ИМЛИ РАН, 
2010. Т. 4: 3 августа 1923 — 1924. 736 с. [Электронный ресурс]. URL: 
https://imwerden.de/pdf/esenin_letopis_zhizni_i_tvorchestva_tom4_ 
03.08.1923-12.1924_2010__ocr.pdf (05.11.2025).

17.	 Ло Худе. Трагедия С. Есенина. Поэма «Черный человек» // Мир науки, 
культуры, образования. 2022. № 4 (95). С. 331–335 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_49380616_58435647.
pdf (05.11.2025). DOI: 10.24412/1991-5497-2022-495-331-335. EDN: MJCVRC



Мифопоэтическая модель смерти в поэме С. А. Есенина… 209

18.	 Муравьева Н. М. Символика природных образов у М. А. Шолохова 
и С. А. Есенина (на материале романа-эпопеи «Тихий Дон» и повести 
«Яр») // Вестник Тамбовского университета. Сер.: Гуманитарные 
науки. 2006. № 4 (44). С. 503–507 [Электронный ресурс]. URL: https://
elibrary.ru/download/elibrary_9912149_66452920.pdf (05.11.2025). 
EDN: IIXPKZ

19.	 Неделько Н. Ф. Некоторые психологические и психопатологические 
аспекты психического состояния здоровья С. А. Есенина в молодом 
возрасте, которые привели его к неотвратимой трагедии // Сибир- 
ский медицинский журнал. Иркутск, 2011. Т. 102. № 3. С. 128–139 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
16402200_89209725.pdf (05.11.2025). EDN: NUYECL

20.	 Писаренко А. Ю. «Черный человек» С. Есенина: мотивно-образные 
константы и художественная генеалогия (мистический аспект) // 
Litera. 2022. № 10. С. 62–71 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.
ru/download/elibrary_49736075_99144112.pdf (05.11.2025). DOI: 
10.25136/2409-8698.2022.10.39046. EDN: GUPQXW

21.	 Пугачева Э. В. Ассоциативные поля образа Птицы в поэзии А. Ахма- 
товой // Наука и современность. 2010. № 4–2. С. 139–143 [Электронный  
ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_21075243_65638558.
pdf (05.11.2025). EDN: RTEXYR

22.	 Руделев В. Г. Заметки и рассуждения о поэме С. А. Есенина «Черный 
человек» в сравнении с маленькой трагедией А. С. Пушкина «Моцарт 
и Сальери» // Филологическая регионалистика. 2015. № 1–2 (13–14). 
С. 59–67 [Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
zametki-i-rassuzhdeniya-o-poeme-s-a-esenina-chernyy-chelovek-v-sravne-
nii-s-malenkoy-tragediey-a-s-pushkina-motsart-i-salieri/viewer (05.11.2025). 
EDN: UAHFVB

23.	 Самоделова Е. А. Об одном «темном месте» в поэме «Черный человек» 
С. А. Есенина // Современное есениноведение. 2013. № 25. С. 56–63 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
22993243_39846780.pdf (05.11.2025). EDN: TJEESZ

24.	 Успенский Б. А. Облик черта и его речевое поведение // In Umbra: 
демонология как семиотическая система: альманах. М.: РГГУ, 2012. 
Вып. 1 / отв. ред. и сост. Д. И. Антонов, О. Б. Христофорова. С. 17–65. 
EDN: QBHWRV

25.	 Федосеева Т. В. О православных аспектах этнопоэтики С. А. Есенина 
1910-х годов // Вестник Рязанского государственного университета 
им. С. А. Есенина. 2021. № 1 (70). С. 103–116 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_44869047_67265908.pdf 
(05.11.2025). DOI: 10.37724/RSU.2021.70.1.011. EDN: LTLONJ

26.	 Чижонкова Л. В. О зеркальной поэтике «Черного человека» С. Есенина // 
Известия Пензенского государственного педагогического универси- 
тета им. В. Г. Белинского. 2007. № 8. С. 70–72 [Электронный ресурс]. 
URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_11728292_67444436.pdf 
(05.11.2025). EDN: JWQXLN



210 Maryia I. Krupenina

References
1.	 Agapova N. A. A Kew Word of a Folk Sign: Position, Properties, Specifica-

tion. In: Yazyk i kul’tura [Language and Culture], 2012, no. 2 (18), pp. 5–14. 
Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_17797445_42679879.pdf 
(accessed on November 5, 2025). EDN: OZLZVD (In Russ.)

2.	 Aseev N. Lament for Yesenin. In: Udar: al’manakh [Blow: Almanac]. Moscow, 
Novaya Moskva Publ., 1927, part 1, pp. 154–166. (In Russ.)

3.	 Astashchenko E. V. Typological Similarities Between S. A. Yesenin’s Short 
Novel “The Ravine” (“Yar”) and A. N. Tolstoy’s Fairy Tales. In: Sovremennoe 
pedagogicheskoe obrazovanie [Modern Pedagogical Education], 2023, no. 4, 
pp. 245–248. Available at: https://spo-magazine.ru/upload/k/990/5x35t8 
flwoo0j6tb3twq0b179j1bjif8/%D0%A1%D0%9F%D0%9E%20%E2%84%964%20
2023.pdf (accessed on November 5, 2025). EDN: RMPDAA (In Russ.)

4.	 Valentsova M. M. Gray Hour: The Magic of Daily Time Among the Slavs. 
In: Rodina, 2001, no. 7, pp. 114–117. Available at: https://inslav.ru/sites/default/
files/valencova_2001_rodina_seryj_chas.pdf (accessed on November 5, 2025). 
(In Russ.)

5.	 Voronova O. E. The Philosophical Meaning of Yesenin’s Poem “The Black 
Man” (an Experience of “Existential” Analysis). In: Voprosy literatury, 1997, 
no. 6, pp. 343–353. Available at: https://voplit.ru/article/filosofskij-smysl- 
poemy-esenina-chernyj-chelovek-opyt-ekzistentsialnogo-analiza/ (accessed 
on November 5, 2025). EDN: TJRVRV (In Russ.)

6.	 Voronova O. E. Sergey Esenin i russkaya dukhovnaya kul’tura [Sergey Yesenin 
and Russian Spiritual Culture]. Ryazan, Uzoroch’e Publ., 2002. 520 p. EDN: 
TKEQBJ (In Russ.)

7.	 Galieva M. A. Folklore Formulas in Early S. A. Yesenin’s Poetry (“Get Up 
Early” Formula). In: Nauchnyy dialog [Scientific Dialogue], 2016, no. 1 (49), 
pp. 141–148. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_25320703_ 
38507821.pdf (accessed on November 5, 2025). EDN: VICKPX (In Russ.)

8.	 Gulyaeva G. E. The Role of Historical and Cultural Context in the Formation 
of the Concept of “The Sun” (Based on the Works of K. Kinchev). In: Vestnik 
Yuzhno-Ural’skogo gosudarstvennogo universiteta. Ser.: Lingvistika [Bulletin 
of South Ural State University. Ser.: Linguistics], 2006, no. 6 (61), pp. 133–137. 
Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_13041282_57832772.pdf 
(accessed on November 5, 2025). EDN: KZJYJR (In Russ.)

9.	 Dudareva M. A. Apophaticism of Pain in S. A. Yesenin’s Poem “Black Man” 
(Liminal States in Russian Culture). In: Izvestiya Samarskogo nauchnogo 
tsentra Rossiyskoy akademii nauk. Sotsial’nye, gumanitarnye, mediko- 
biologicheskie nauki [The Proceedings of the Samara Academy of Sciences  
of the Russian Academy of Sciences. Social Sciences, Humanities, Biomedical 
Sciences], 2022, vol. 24, no. 84, pp. 52–60. Available at: http://www.ssc.smr.
ru/media/journals/izvestia_hum/2022/2022_3_52_60.pdf (accessed on No-
vember 5, 2025). DOI: 10.37313/2413-9645-2022-24-84-52-60. EDN: DQTROU 
(In Russ.)



Mythopoetic Model of Death in S. Yesenin’s “The Black Man” 211

10.	Esenin S. A. Polnoe sobranie sochineniy: v 7 tomakh [The Complete Works: 
in 7 Vols]. Moscow, Nauka Publ., Golos Publ., 1998, vol. 3: Poems. 720 p.  
Available at: https://biblio.imli.ru/images/abook/russliteratura/Esenin%20
PSS_7_t3_1998.pdf (accessed on November 5, 2025). (In Russ.)

11.	Esenin S. A. Polnoe sobranie sochineniy: v 7 tomakh [The Complete Works: 
in 7 Vols]. 2nd ed. Moscow, A. M. Gorky Institute of World Literature of 
the Russian Academy of Sciences Publ., 2005, vol. 7, book 1. 560 p. Available 
at: https://imwerden.de/pdf/esenin_polnoe_sobranie_tom7_kn1_2005__ocr.
pdf (accessed on November 5, 2025). (In Russ.)

12.	Zhilina M. Yu. About Problem of Evolution of Hero Lyrical Image in Early 
Lyrics by S. A. Yesenin. In: Omskiy nauchnyy vestnik [Omsk Scientific  
Bulletin], 2006, no. 7 (43), pp. 220–223. Available at: https://cyberleninka.
ru/article/n/k-probleme-evolyutsii-obraza-liricheskogo-geroya-v-ranney- 
lirike-s-a-esenina/viewer (accessed on November 5, 2025). EDN: HYMOHF 
(In Russ.)

13.	Zakharieva I. Dialogue in Russian Poetry of the 20th Century (S. Yesenin — 
Vl. Vysotsky). In: Mir russkogo slova [World of the Russian Word], 2007, no. 4, 
pp. 55–62. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_38497389_ 
80014169.pdf (accessed on November 5, 2025). EDN: ZXYSKL (In Russ.)

14.	Lazareva A. A. White Horse and Black Mustang: a Horse Image in Narra-
tives About Prophetic Dream. In: Traditsionnaya kul’tura [Traditional 
Culture], 2016, vol. 17, no. 4 (64), pp. 159–171. Available at: https://elibrary.
ru/download/elibrary_27386281_89272897.pdf (accessed on November 5, 2025). 
EDN: XBHQMZ (In Russ.)

15.	Leiderman N. L. A Justice of Conscience (About a Poem of S. Yesenin “The 
Black Man”). In: Filologicheskiy klass [Philological Class], 2007, no. 1 (17), 
pp. 70–73. Available at: https://filclass.ru/images/JOURNAL/17/6.pdf  
(accessed on November 5, 2025). EDN: OXWYNN (In Russ.)

16.	 Letopis’ zhizni i tvorchestva S. A. Esenina: v 5 tomakh [Chronicle of the Life 
and Works of S. A. Yesenin: in 5 Vols]. Moscow, A. M. Gorky Institute of 
World Literature of the Russian Academy of Sciences Publ., 2010, vol. 4. 
736 p. Available at: https://imwerden.de/pdf/esenin_letopis_zhizni_i_tvor- 
chestva_tom4_03.08.1923-12.1924_2010__ocr.pdf (accessed on Novem-
ber 5, 2025). (In Russ.)

17.	 Luo Hudie. The Tradegy of Sergei Yesenin. The Poem “The Black Man”. In: 
Mir nauki, kul’tury, obrazovaniya [The World of Science, Culture, and  
Education], 2022, no. 4 (95), pp. 331–335. Availavle at: https://elibrary.ru/
download/elibrary_49380616_58435647.pdf (accessed on November 5, 2025).  
DOI: 10.24412/1991-5497-2022-495-331-335. EDN: MJCVRC (In Russ.)

18.	Murav’eva N. M. Symbolism of Nature Images in Works by M. A. Sholo- 
khov and S. A. Yesenin (on the Material of the Epic Novel “Quiet Flows  
the Don” and the Short Novel “The Steep Bank”). In: Vestnik Tambovskogo 
universiteta. Ser.: Gumanitarnye nauki [Tambov University Review. Ser.: 
Humanities], 2006, no. 4 (44), pp. 503–507. Available at: https://elibrary.ru/
download/elibrary_9912149_66452920.pdf (accessed on November 5, 2025). 
EDN: IIXPKZ (In Russ.)



212 Maryia I. Krupenina

19.	Nedel’ko N. F. Some Psychological and Psychopathological Aspects of the 
Mental State of Health of S. Yesenin at Young Age Which Has Led to Inevi- 
table Tragedy. In: Sibirskiy meditsinskiy zhurnal [Siberian Medical Journal]. 
Irkutsk, 2011, vol. 102, no. 3, pp. 128–139. Available at: https://elibrary.ru/
download/elibrary_16402200_89209725.pdf (accessed on November 5, 2025). 
EDN: NUYECL (In Russ.)

20.	Pisarenko A. Yu. “The Black Man” by Sergei Yesenin: Motif-Figurative 
Constants and Artistic Genealogy (Mystical Aspect). In: Litera, 2022, no. 10, 
pp. 62–71. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_49736075_ 
99144112.pdf (accessed on November 5, 2025). DOI: 10.25136/2409-8698. 
2022.10.39046. EDN: GUPQXW (In Russ.)

21.	Pugacheva E. V. Associative Fields of the Image of the Bird in the Poetry of 
A. Akhmatova. In: Nauka i sovremennost’ [Science and Modernity], 2010, 
no. 4–2, pp. 139–143. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
21075243_65638558.pdf (accessed on November 5, 2025). EDN: RTEXYR 
(In Russ.)

22.	Rudelev V. G. Notes and Discussions Concerning S. A. Esenin’s Poem  
“The Black Man” in Comparison with the Little Tradegy by A. S. Pushkin  
“Mozart and Saljeri”. In: Filologicheskaya regionalistika [Philological  
Regional Science], 2015, no. 1–2 (13–14), pp. 59–67. Available at: https://
cyberleninka.ru/article/n/zametki-i-rassuzhdeniya-o-poeme-s-a-esenina-
chernyy-chelovek-v-sravnenii-s-malenkoy-tragediey-a-s-pushkina-motsart-
i-salieri/viewer (accessed on November 5, 2025). EDN: UAHFVB (In Russ.)

23.	Samodelova E. A. About One “Dark Spot” in the Poem “The Black Man” 
by S. A. Yesenin. In: Sovremennoe eseninovedenie [Contemporary Esenin 
Study], 2013, no. 25, pp. 56–63. Available at: https://elibrary.ru/download/
elibrary_22993243_39846780.pdf (accessed on November 5, 2025). EDN: 
TJEESZ (In Russ.)

24.	Uspenskiy B. A. The Appearance of the Devil and His Speech Behavior. In: 
In Umbra: demonologiya kak semioticheskaya sistema: al’manakh [In Umbra: 
Demonology as a Semiotic System: Almanac]. Moscow, The Russian State 
University for the Humanities Publ., 2012, issue 1, pp. 17–65. EDN: QBHWRV 
(In Russ.)

25.	Fedoseeva T. V. About Christian Aspects of S. A. Yesenin’s Ethnopoetics  
in the 1910s. In: Vestnik Ryazanskogo gosudarstvennogo universiteta  
im. S. A. Esenina [The Bulletin of Ryazan State University Named for  
S. A. Yesenin], 2021, no. 1 (70), pp. 103–116. Available at: https://elibrary.ru/
download/elibrary_44869047_67265908.pdf (accessed on November 5, 2025). 
DOI: 10.37724/RSU.2021.70.1.011. EDN: LTLONJ (In Russ.)

26.	Chizhonkova L. V. On the Mirror Poetics of “The Black Man” by S. Yesenin. 
In: Izvestiya Penzenskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo universiteta 
im. V. G. Belinskogo [Proceedings of Penza State Pedagogical University 
Named After V. G. Belinsky], 2007, no. 8, pp. 70–72. Available at: https://
elibrary.ru/download/elibrary_11728292_67444436.pdf (accessed on No-
vember 5, 2025). EDN: JWQXLN (In Russ.)



Mythopoetic Model of Death in S. Yesenin’s “The Black Man” 213

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Крупенина Мария Игоревна, кан- 
дидат филологических наук, до- 
цент, Государственный академичес- 
кий университет гуманитарных наук 
(Мароновский пер., 26, г. Москва, Рос- 
сийская Федерация, 119049); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-2482-8593; 
e-mail: psikozzza@gmail.com.

Maryia I. Krupenina, PhD (Philo- 
logy), Associate Professor, State Aca-
demic University for the Humanities 
(Maronovskiy per. 26, Moscow, 119049, 
Russian Federation); ORCID: https://
orcid.org/0000-0003-2482-8593; e-mail: 
psikozzza@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 06.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 08.01.2026
Принята к публикации / Accepted 15.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



2026;24(1):214–229 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© И. С. Леонов, И. Цинтула, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16423
EDN: ISTFTE

Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева  
в рассказах «Христова всенощная» 

и «Свет Разума»
И. С. Леонов1*, И. Цинтула2

1 Государственный институт русского языка им. А. С. Пушкина 
(г. Москва, Российская Федерация)

e-mail: mamif.lis@rambler.ru*

2 Университет им. Матея Бела 
(Банска Быстрица, Словацкая Республика)

e-mail: igor.rudolfovic.c@gmail.com

Аннотация. В статье на материале рассказов «Христова всенощная» 
и «Свет Разума» рассмотрены этнопоэтические аспекты приходской 
прозы Ивана Сергеевича Шмелева — писателя первой волны русской 
эмиграции, чье творчество тесно связано с православной картиной мира 
и отражает особенности духовной жизни человека и общества в контексте 
исторических изменений России начала ХХ в. Исследование сфокуси
ровано на выявлении и анализе черт приходской прозы. Этот жанр в на
стоящее время рассматривается как явление современного литературного 
процесса, однако его генезис, безусловно, связан с мировоззренческими 
и художественными исканиями писателей-предшественников: Ф. М. Дос
тоевского, Н. С. Лескова, Б. К. Зайцева, И. С. Шмелева и других. Позднее  
творчество И. С. Шмелева отмечено эволюцией от критического к ду
ховному реализму: возрастает важность богослужебных и внебогослужеб
ных приходских мотивов, которые становятся для писателя сакральными 
символами утраты и возвращения России как духовного идеала. В ра
боте проанализированы ключевые мотивы и художественные приемы 
(категории священного времени, образы-символы, темы покаяния 
и святости), которые способны передать глубину внутреннего переживания 
и важность православного миропонимания в контексте изменения ис
торической и культурной действительности. Сделан вывод, что анализ 
избранных рассказов Шмелева через призму этнопоэтики и аксиологии 
помогает выявить не только литературные и стилистические особенности  
произведений писателя, но и новые способы восприятия русской духов
ности и православных ценностей в литературе эмиграции, создавая 
перспективу для дальнейшего исследования жанра приходской прозы 
и духовной литературы в русской культуре.
Ключевые слова: И. С. Шмелев, литература русской эмиграции, духов
ный реализм, приходская проза, православная картина мира, этнопоэтика, 
аксиология, сакральное пространство



Ethnopoetic Aspects of I. S. Shmelev’s Prose… 215

Для цитирования: Леонов И. С., Цинтула И. Этнопоэтические аспекты про-
зы И. С. Шмелева в рассказах «Христова всенощная» и «Свет Разума» // 
Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. № 1. С. 214–229. DOI: 10.15393/
j9.art.2026.16423. EDN: ISTFTE

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16423
EDN: ISTFTE

Ethnopoetic Aspects of I. S. Shmelev’s Prose  
in Short Stories “Christ’s All-Night Vigil”  

and “The Light of Reason”
Ivan S. Leonov1*, Igor Cintula2

1 Pushkin State Russian Language Institute 
(Moscow, Russian Federation)

e-mail: mamif.lis@rambler.ru*

2 Matej Bel University 
(Banská Bystrica, Slovak Republic)

e-mail: igor.rudolfovic.c@gmail.com

Abstract. Based on the short stories “Christ‘s All-Night Vigil” and “The Light 
of Reason,” this article examines the ethno-poetic aspects of the “parish prose” 
of Ivan Sergeyevich Shmelev, a writer of the first wave of Russian emigration 
whose work is deeply connected to the Orthodox Christian worldview. It reflects 
the specifics of the spiritual life of the individual and society within the context 
of the historical changes in early 20th-century Russia. The study focuses on 
identifying and analyzing the features of parish prose. Currently regarded as 
a phenomenon of the contemporary literary process, the genesis of this genre 
is nonetheless inextricably linked to the philosophical and artistic quests of 
precursor writers such as F. M. Dostoevsky, N. S. Leskov, B. K. Zaitsev, and I. 
S. Shmelev himself. Shmelev’s late work is marked by an evolution from critical 
to spiritual realism: the significance of liturgical and non-liturgical parish 
motifs increases, becoming sacred symbols of the loss and eventual return of 
Russia as a spiritual ideal for the writer. The article analyzes key motifs and 
artistic devices (categories of sacred time, symbolic imagery, themes of repent-
ance and sanctity) that convey the depth of inner spiritual experience and the 
importance of Orthodox world perception amidst changing historical and 
cultural realities. It is concluded that an analysis of selected short stories by 
Shmelev through the prism of ethno-poetics and axiology helps to reveal not 
only the literary and stylistic specifics of the writer’s works but also new ways 
of perceiving Russian spirituality and Orthodox values in émigré literature. 
This approach creates a perspective for further research into the genre of par-
ish prose and spiritual literature within Russian culture.



216 И. С. Леонов, И. Цинтула 

Keywords: Ivan Shmelev, literature of the Russian emigration, spiritual realism, 
parish prose, Orthodox worldview, ethnopoetics, axiology, sacred space
For citation: Leonov I. S., Cintula I. Ethnopoetic Aspects of I. S. Shmelev’s 
Prose in Short Stories “Christ’s All-Night Vigil” and “The Light of Reason”. In: 
Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, 
no. 1, pp. –. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16423. EDN: ISTFTE (In Russ.)

Современные филологические исследования позволяют 
литературоведам использовать новые подходы в работе 

с художественными текстами, благодаря чему можно по-новому 
взглянуть на целый ряд хорошо знакомых произведений. 
Это позволяет расширять не только исследовательский ин
струментарий, но и границы понимания художественной 
литературы в целом. Одной из таких новых филологических 
дисциплин стала этнопоэтика, которая находится на стыке 
сразу нескольких гуманитарных наук: прежде всего лингвистики, 
лингвокультурологии и этнолингвистики. Неудивительно, 
что ее истоки можно обнаружить уже в трактате Никола Буа
ло «Искусство поэзии» (1674). Размышляя о специфике этно
лингвистики как филологического подхода при литературном 
анализе, следует ориентироваться на позицию В. Н. Захарова, 
который, оценивая ее возможности на практическом уровне, 
пишет: «В современном узусе термин этнопоэтика употреб
ляется в широком спектре значений, не отмеченном лек
сикографами, но передающем семантику слов, образующих  
термин. Этнопоэтика характеризует междисциплинарные 
исследования, интегрирующие этнологию, этнографию, ан
тропологию, фольклористику, лингвистику, литературоведе
ние» [Захаров: 9]. В плане поэзии метод этнопоэтики изучала 
З. П. Табакова. В статье «Этнопоэтика: предмет исследования 
и этнопоэтический анализ» (2014) было отмечено: «Этно
поэтический анализ стихотворений позволяет сделать вывод 
о том, что русскоязычные поэты, создавая яркие пейзажи, 
полные красоты и лиризма, используют этнопоэтизмы, эт
ноокрашенные слова и обороты разных этносов. Взаимообога
щение культур как факт социального и культурного устройства 
является отличительным признаком любого многонациональ
ного государства» [Табакова: 206]. Хочется отметить, что эт
нопоэтика, конечно же, не ограничивается только жанрами 



Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева… 217

поэзии. Особое толкование прозаических произведений мож-
но провести как раз через оптику таких подходов, которые 
позволяют заглянуть «за горизонт» обычного литературовед
ческого анализа. В определенной степени мы сейчас говорим 
о феномене «затекста» сюжета произведения, который, во-
первых, «присутствует в тексте неявно — как отсылка к реаль
ным событиям или явлениям. По сути, целью текста является 
описание затекста в том ракурсе, в каком он видится его 
автору» [Белянин: 112]. Во-вторых, он может рассматриваться 
в сочетании с этнопоэтикой как форма авторской рефлексии 
по поводу определенного явления или события. Благодаря 
этому в координатах русской литературы можно вновь и по-
другому взглянуть на некоторые явления в содержании от
дельных произведений, еще недавно остававшихся на периферии 
научных интересов литературоведов. Этнопоэтика предостав
ляет современным исследователям произведений, которые  
можно отнести к духовному реализму, иной ракурс, и в целом — 
иные возможности литературоведческого анализа, расширяя  
тем самым границы нынешних знаний о духовной прозе.

Благодаря этому можно говорить о появлении в русской 
литературе таких специфических жанров, как приходская 
проза, которая, с одной стороны, не только сопряжена с ду
ховными темами, относящимися к религиозной практике, но  
также напрямую коррелирует с жизнью прихода и церковной 
общины, а с другой — ее возникновение тесно связано с ис
торическим процессом возрождения православных церковных 
общин в современной России. Таким образом, вопреки вы
водам предыдущих филологов (Х. Штейнталя, В. Гумбольдта, 
А. А. Потебни и т. п.), исследовавших художественную дея
тельность человеческого духа, подтверждается, что «текст 
вообще и художественный в частности как феномен культуры 
пока недостаточно изучен» [Болотнова: 117]. Не спорим — рус
ская классическая литература и до этого знала аналогичного  
рода  жанры художественного изображения религиозных тем:  
хож(д)ения, миссионерскую литературу и т. д. Художественное 
своеобразие приходской прозы принято связывать со «специ
фикой авторских задач, принципами отбора литературного  



218 И. С. Леонов, И. Цинтула 

материала, изображения, установкой на автобиографизм 
и документализм» [Леонов: 178].

Очевидно, что приходская проза представляет собой един
ство двух уровней: вертикаль (человек — Бог) и горизонталь 
(человек — человек). Особая позиция определяется парадиг
мой священник — прихожанин, которая относится одновременно 
и к вертикальной плоскости (пастырь как посредник между 
человеком и Богом, реализующий свою функцию через бого-
служебно-обрядовый и проповеднический потенциал), и к го
ризонтальной (социальный и психологический уровни). При 
этом делается «особый акцент на священнодействиях, связан
ных с финальным этапом человеческой жизни, переходом 
личностью границ времени и вечности» [Леонов: 178].

Истоки современной приходской прозы, которая является 
частью наследия русской православной литературы, надо 
искать в тех произведениях, которые на предыдущих этапах 
ее развития имели соответствующие черты: ориентацию 
на теоцентризм и религиозную картину мира, включающую  
метафизические, догматические, аксиологические аспекты, 
неразрывно связанные с православием.

В данном контексте предлагаем обратиться к творчеству 
писателя первой волны русской эмиграции Ивана Сергеевича 
Шмелева (1873–1950). В координатах русской литературы 
духовного реализма ХХ в. оно предоставляет художественный  
материал, вызывающий широкий резонанс у современных 
читателей и пристальный интерес отечественных и зарубежных 
литературоведов. Именно с русским православием связано 
литературное наследие Шмелева в пореволюционные годы, 
что отмечено современными исследователями его творчества. 
Так, например, Л. А. Лысенко и О. М. Култышева определяют 
Шмелева как писателя, тяготевшего «к изображению ис
конно русского, православного уклада жизни» [Лысенко, 
Култышева: 15], а Е. Ю. Шестакова указывает на тот факт, что 
«в пейзажных картинах и природной образно-мотивной струк-
туре, представленной в [его] произведениях, соединяются  
реалистический и символико-идеалистический планы» [Шес
такова: 50].



Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева… 219

Сам писатель вспоминает начало своего творческого пути 
как естественный процесс, происходивший в непринужден
ной обстановке и с самого начала включавший в себя те или 
иные религиозные аспекты:

«Расцвел я пышно на сочинениях. С пятого класса я до того  
развился, что к описанию храма Христа Спасителя как-то при
плел… Надсона! Помнится, я хотел выразить чувство душевного  
подъема, которое охватывает тебя, когда стоишь под глубокими 
сводами, где парит Саваоф, "как в небе"…»1.

Если рассматривать творчество писателя через призму эт
нопоэтики, можно определить некоторые ценностные осо
бенности его произведений в жанре приходской прозы, где 
сюжет строится на описании приходской среды и поднимаются  
темы, связанные с православной верой и духовностью. Эта 
направленность его творчества стала особенно заметной в пе
риод эмиграции, когда на смену критическому реализму при
шел реализм духовный. Яркими примерами подобного явля
ются два рассказа: «Христова всенощная» (1927–1928) и «Свет  
Разума: новые рассказы о России» (1928).

Лейтмотив рассказа «Христова всенощная» — «путешест
вие» на всенощную, торжественное православное богослуже-
ние. Шмелев использует здесь характерную для его стиля 
повествовательную технику: сказ. Небольшое по объему про
изведение об одном случае из жизни главного героя и одновре
менно рассказчика начинается in mediasres2 и на протяжении 
всего сюжета передается триада ощущений, заключающихся 
в духовно-душевно-ностальгическом воздействии на читателя. 
Эта идея хорошо прослеживается на личном опыте самого 
Шмелева, понимавшего, что опыт русской эмиграции «осозна
ется духовным блужданием, потерей настоящих ценностных 
ориентиров» [Шестакова: 50], и поэтому за пределами России 
приход в храм на всенощную ощущается как важное событие. 
Поддерживает это и хронотоп произведения, который здесь 

1  Шмелев И. С. Воспоминания. М.: Синопсисъ: Николин день, 2021. 
С. 17.

2  лат. в середине дела — художественный прием, когда действие 
начинается с центрального эпизода фабулы (его завязки или даже одной 
из перипетий), без экспозиции или предыстории.



220 И. С. Леонов, И. Цинтула 

не просто «фон» происходящего, а активный носитель смыс-
ла. Ограниченные пространство (дорога и приход на бого-
служение) и время формируют хронотоп зарубежья и образ жи-
вущих здесь людей, с их мировоззрением и особенностями 
поведения. Анализируя храмово-литургические сюжеты 
и символы в творчестве писателя в целом, Г. В. Мосалева рас-
суждает о том, что «Шмелев смог воссоздать в художественном 
слове Россию утраченного величия и красоты. Образ России 
у Шмелева стал образом литургического воспоминания, что 
обусловило и сам характер поэтики писателя — храмово-
литургической по преимуществу» [Мосалева: 94]. В дополнение 
хочется отметить, что в этом и заключается одна из ключевых 
особенностей поэтики Шмелева, — его стремление не просто 
описать Россию прошлого, но одухотворить ее, представить 
как священное воспоминание. Образ «литургического вос
поминания» здесь особенно важен: это не просто ностальгия, 
а своего рода молитвенное, священнодействующее переживание 
прошлого, сродни православной литургии, в которой настоящее 
соединяется с вечным.

Показательно, что Шмелев создает художественный мир 
как сакральное пространство памяти, где Россия — не только 
историческая реальность, но и духовный идеал, навсегда 
запечатленный в «словах» произведения как аксиологическое 
наследие русских людей. Форма повествования в виде сказа 
создает аутентичную атмосферу, как будто службу описывает 
сам писатель (или любой другой русский эмигрант) в своих 
воспоминаниях:

«Я люблю всенощную: она завершает день и утишает страс
ти. Придешь в церковь, станешь в полутемный уголок, — и ти
хие песнопения, в которых и грусть, и примирение, и усталь 
от дня сего, начинают баюкать душу. И чувствуешь, что за этой 
неспокойной, мелкой и подчас горькой жизнью творится иная, 
светлая, — Божья жизнь»3.

3  Шмелев И. С. Собр. соч.: в 5 т. М.: Русская книга, 1999. T. 7 (доп.): 
Это было: Рассказы. Публицистика. С. 240 [Электронный ресурс]. URL: 
https://imwerden.de/pdf/shmelev_sochineniya_tom7_1999_text.pdf (30.11.2025). 
Далее ссылки на это издание приводятся в тексте статьи с использованием 
сокращения Шмелев, 1999 и указанием страницы в круглых скобках.



Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева… 221

Используемые в приведенном отрывке образность и художе
ственные приемы, такие как контраст (неспокойная, мелкая, 
горькая жизнь противопоставляется иной, светлой — Божьей  
жизни), анафора (повтор «и… и… и…» в описании песнопений 
усиливает ощущение ритма и постепенного успокоения), ме
тафора («песнопения… начинают баюкать душу» — душа 
уподобляется ребенку, нуждающемуся в утешении), эпитеты 
(полутемный уголок, тихие песнопения, светлая, Божья жизнь; 
создают интимную, почти медитативную атмосферу), лишь 
усиливают аспекты жанра приходской прозы в рамках про
изведения, когда место совершения всенощной становится 
словно порогом от житейского к духовному, поскольку в нем 
«каждое слово — Свет. Не знамение ли это? дивное это Слово 
Иоанна, на новый день? на сей день?! Да, это, истинно, знамение, 
Евангелие на сей день, глава 21, от Иоанна. Это — Христос 
пришел» (Шмелев, 1999: 244). Иными словами, всенощная 
воспринимается как обряд очищения (мир «земной»), во время 
которого человек приходит к смирению, примирению и надежде 
(мир «Божий»). При этом можно отметить, что весь хронотоп 
произведения направлен на поиски смысла и опоры в вере, 
когда главный герой, уставший от повседневности, находит 
в религии высшую правду, успокоение, ощущение того, 
что жизнь не только суета, но и причастность к вечному, ибо 
«всенощная идет, возносит сердце» (Шмелев, 1999: 243).

Приход на всенощную словно формирует у рассказчика 
особый духовный настрой, когда молитва и песнопения про
буждают в нем глубокое внутреннее переживание:

«Я был у Христовой всенощной. Было чудо, ибо коснулся 
души Господь. Явился в звуках молитв чудесных, животворя
щих душу» (Шмелев, 1999: 245).

Важно отметить, что автор осознает невозможность полно-
стью выразить этот опыт: он уходит в сферу личного переживания, 
которое можно лишь почувствовать, но нельзя точно передать. 
Слова молитвы («Бла-го-сло-ви, ду-ше моя. / Гo-o-o-o… спо-
ди… <…> Свете тихий / Святыя Сла-а-а-вы, / Бессме-ртного… <…> 
Хвалите Имя Господне, / Хвалите, раби Го-спода…» (Шмелев, 
1999: 243)) становятся в интенции Шмелева не просто словами, 



222 И. С. Леонов, И. Цинтула 

а воплощением Божественного присутствия, способным изме
нить состояние человека, «оживотворить» душу его. Таким 
образом передается читателю момент глубокого внутреннего 
пробуждения, когда возникает ощущение Божественного 
присутствия, способного в духовном смысле перенести его 
«к образу Николы, к России» (Шмелев, 1999: 242–243).

Интересно отметить, что на протяжении всей сюжетной 
линии Шмелев довольно своеобразно воскрешает и развивает 
один из основных жанров древнерусской литературы — жанр 
хож(д)ений (на поклонение святыням), тем самым грамотно 
и незаметно для читателя подчеркивая идею «вечной России» 
и ее ценности, исходящей из «древних» православных тра
диций. Этот мотив можно наблюдать в поздних произведениях 
писателя, таких как повесть «Богомолье» (1931), ставших клю
чевыми творениями автора периода эмиграции.

Художественное отражение любви к России, Богу и людям, 
как и интерес к святым местам и духовной жизни вошли в сю
жетную линию рассказа «Свет Разума» (1926). Действие раз-
ворачивается в Крыму после революционных событий 1917 г., 
когда православие — традиционный, исторически данный 
и веками неизменный атрибут жизни жителей российско-
го государства — оказывается под прессом текущих револю-
ционных тенденций, преподносящих идеологию как нечто  
прогрессивное, более ценное и лучшее. Через четыре года по
сле своего отъезда из России (1922) Шмелев описывает наблю
даемый им конфликт веры и идеологии, в центре которого 
оказывается человек, воспитанный в традициях русского 
православия: в силу изменившейся социальной ситуации 
он вынужден искать свое место в атеистически формирую
щемся послереволюционном обществе. Такой момент почти  
документально запечатлен в судьбе одного из героев расска-
за — интеллигента и учителя Ивана Иваныча. Пытаясь выжить 
и вернуть себе в новом обществе прежнее высокое социальное 
положение, он заявляет в листовке:



Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева… 223

«Я, учитель Иван Иваныч Малов, отвергаю Церковь и Крещение 
и принимаю новое, огнем и духом, сегодня, в 12 часов дня, на  
море, всенародно, со своей семьей»4.

Этот отрывок ярко отражает экзистенциальную проблему 
в жизни человека после Октябрьской революции 1917 г., когда 
сохранение верности прежним традициям и, прежде всего, 
православной вере, включая приход в храм, было сопряжено 
с риском, в том числе — физической ликвидации. Н. С. Болот
нова совершенно справедливо отмечает, что «так или иначе  
текст погружен в культурное пространство эпохи, культуро
логический тезаурус адресата, отражает особенности авторской 
личности, его знания, лексикон, образ мира, конкретные цели 
и мотивы» [Болотнова: 115]. Благодаря этому можно иден
тифицировать истоки аксиологической базы шмелевских рас-
сказов, хорошо прослеживаемые и у современных создателей 
приходской прозы: священников А. Лисняка, Я. Шипова, 
А. Шантаева и др.

Сравнительно-сопоставительный анализ произведений 
«Свет Разума» и «Христова всенощная» позволяет внимательно  
рассмотреть возможные вариации элементов приходской 
прозы. В обоих рассказах затронуты важнейшие духовные 
вопросы, но подходы и средства их выражения у отдельных ге-
роев различаются.

В «Свете Разума» персонажи представляют собой людей 
с широким спектром внутренних конфликтов — при этом 
каждый олицетворяет разные стороны человеческого опыта. 
Главный персонаж — человек, стремящийся понять смысл  
жизни через сочетание веры и разума. Однако он приходит 
к пугающему осознанию:

«…не знаю, куда деваться, души не стало» (Шмелев, 1998: 76).

Шмелев в этом рассказе акцентирует внимание на внутреннем  
мире своих героев, их метаниях и духовных поисках на  фоне 

4  Шмелев И. С. Собр. соч.: в 5 т. М.: Русская книга, 1998. T. 2: Въезд 
в Париж: Рассказы. Воспоминания. Публицистика. С. 84 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://imwerden.de/pdf/shmelev_sochineniya_tom2_1998_text.
pdf (30.11.2025). Далее ссылки на это издание приводятся в тексте статьи 
с использованием сокращения Шмелев, 1998 и указанием страницы 
в круглых скобках.



224 И. С. Леонов, И. Цинтула 

общественных перемен после Октябрьской революции 1917 г. 
Персонажи часто становятся носителями философских идей 
и размышлений, когда «Высший Разум — Господь в сердцах 
человеческих. И не в едином, а купно со всеми. Это и это 
[голова и сердце] <…> но в согласовании неисповедимом. Как 
у Христа» (Шмелев, 1998: 85–86). Следует оговориться, что их 
характеры определены не всегда внешним поведением, но ско
рее внутренними переживаниями, духовными исканиями 
и моральными сомнениями. Слова главного героя «не знаю, 
куда деваться, души не стало», приведенные выше, или «и тре
вога во мне, и радость, покою нет» (Шмелев, 1998: 76, 88) 
являются в сюжете универсальными выражениями, сви
детельствующими о покаянии и страдании. В приходской 
прозе они часто связанны с мотивом прихода в храм.

В рассказе «Свет Разума» в полной мере проявляется одна 
из важных особенностей приходской прозы, которая заклю
чается в авторской направленности внимания в соответствии 
с моделью «из храма — в мир», когда в начале повествования  
главный герой отправляется в удаленный от светской жизни 
храм, то есть в само здание, образующее сакральное простран
ство, в котором осуществляется связь между миром повседнев
ным (профанным) и высшим, духовным (сакральным). Он  
представляет в сюжете рассказа не просто здание, а симво
лическую модель мироздания, место соединения человека 
с Богом (Рождество, Крещение), а также центр духовной 
и культурной жизни. Однако по замыслу Шмелева перед чи
тателем постепенно образуется модель «храм вне храма», ко
гда важные религиозные праздники, такие как Крещение, 
проводятся вне храма (в традиционном понимании). Создается 
образ храма внутри героя: «Шмелев в философских тонкостях 
не разбирался. Но знал, что в основе философии русского 
возрождения должна быть идея Бога, что без Бога невозмож
но  творить философию русского бытия, невозможно дать по-
колению новые идеалы» [Солнцева: 196]. В результате удалось 
создать произведение, в котором хронотоп довольно абстрак
тен, и сами время и место не являются ключевыми элемента
ми повествования. Внимание фокусируется на «психологиче
ском» времени, то есть внутреннем переживании героев, их  



Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева… 225

размышлениях о жизни и смерти, смысле существования 
и вере. Пространство предстает перед читателем в определен
ной степени «размытым», так как Шмелев ориентируется 
на философские и метафизические аспекты жизни, не ограни
ченные ни определенным местом, ни временным контекстом.

Иной подход художественного воплощения приходской 
прозы показан в «Христовой всенощной». В этом произведе
нии время и пространство становятся значительно более 
осязаемыми и конкретными — в том числе прослеживается 
четкая привязка к определенному моменту (всенощное бдение, 
ночь перед праздником) и месту действия (общежитие, где 
осуществляется церковный обряд). Шмелев строит текст таким 
образом, чтобы показать сакральность происходящего мо-
мента: всенощная как время особого духовного очищения, 
когда через молитву и хоровое пение происходит соединение 
человека с Создателем, и одновременно как время молитвы, 
покаяния и ожидания. Именно поэтому категория времени 
в данном случае не что-то абстрактное, а связана с циклом 
церковных праздников, где каждый момент имеет свое место 
в хронологической последовательности.

Используемая в «Свете Разума» модель «из храма — в мир» 
здесь излагается в обратном порядке: главный герой приходит 
из окружающего мира в место, представляющее собой метафори
ческий храм, сакральное значение которого выходит за пределы 
просто физического помещения. Вся история прихода в «храм» 
происходит на фоне важного церковного контекста, сакраль
ных времени и пространства. Символический «выход» за его 
пределы обозначается словами главного героя:

«Всенощная идет, идет. Стою в уголку, зажмурясь. Идет все
нощная. Россия, в Москве, в соборе… в Новгороде… Киев… 
Владимир… Суздаль…» (Шмелев, 1999: 243).

Важный аспект произведения, о котором стоит упомя
нуть, — это грамотное использование литературно-худо
жественной техники сказа, с помощью которой Шмелев мо-
делирует атмосферу живой простонародной речи. Множество 
высказываний главного героя («Всенощная идет… От Иоанна… 
Святаго Евангелия… Чтение» (Шмелев, 1999: 243)) мог себе 



226 И. С. Леонов, И. Цинтула 

представить любой православный верующий, которому хорошо 
знаком богослужебный устав.

Можно выделить три специфические черты персонажей 
«Христовой всенощной». Во-первых, они олицетворяют собой 
не только духовную практику, но и морально-этическую сто
рону православного учения. Во-вторых, представлены более 
однозначные и конкретные образы верующих, погруженных 
в аксиологическую традицию русского православия, с ак
центированным стремлением к чистоте веры и духовной 
практике. В-третьих, герои символизируют универсальные 
и понятные русскому человеку аксиологические архетипы: 
верующий, священнослужитель, мирянин. Приход на всенощную 
становится для читателя моделью человеческой души, вос
принятой через призму духовного опыта, веры и поисков смыс-
ла жизни, что передается через атмосферу православного  
богослужения, с которой связаны важнейшие внутренние 
переживания человека, устремленного к Богу. Богослужение 
становится для шмелевского героя чем-то бóльшим:

«Это уже не пение: это сладкий, благоговейный шепот, молит
венная беседа с Господом. Он — здесь, в этой комнате при до
роге, — Храме: песнопение претворилось в Слово, в Бога Слово» 
(Шмелев, 1999: 244).

Очевидно, что рассмотрение специфики приходской прозы 
Ивана Сергеевича Шмелева через призму этнопоэтики 
и аксиологии позволяет по-другому взглянуть на форму рас-
крытия душевных переживаний персонажей, их духовных 
исканий и обретения смысла в православной вере. В коорди
натах духовного реализма особенно заметно, что Шмелев 
уделяет внимание внутреннему диалогу своих героев с Богом, 
а также их поиску света, истины и любви в контексте право-
славной традиции. Таким образом, суть приходской прозы 
писателя можно интерпретировать как попытку изображения 
пути к духовному просветлению, где внешняя тишина и мо
литвенная практика становятся важным инструментом для  
глубинного переживания связи с Богом и познания высших 
истин. При этом помимо религиозной составляющей в приход
ской прозе Шмелева присутствуют и универсальные человече
ские ценности, такие как искренность, покаяние и стремление 



Этнопоэтические аспекты прозы И. С. Шмелева… 227

к вечности, открывая читателю путь к осознанию художественного 
слова (belleslettres) на уровне, освещающем не только внешнюю ре-
альность, но и внутренний мир человека, его душу.

Список литературы
1.	 Белянин В. П. Психолингвистика. М.: Флинта, Моск. психол.-соц. 

ин-т, 2003. 225 с.
2.	 Болотнова Н. С. Филологический анализ текста. 7-е изд. М.: Флинта, 

2023. 520 с.
3.	 Захаров В. Н. Идея этнопоэтики в современных исследованиях // 

Проблемы исторической поэтики. 2020. Т. 18. № 3. С. 7–19 [Электронный  
ресурс]. URL: https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1593805089.pdf 
(30.11.2025). DOI: 10.15393/j9.art.2020.8382. EDN: IFROFH

4.	 Леонов И. С. «Наследники» И. С. Шмелёва: духовная традиция в рус
ской литературе XXI века. СПб.: РХГА, 2024. 184 с.

5.	 Лысенко Л. А., Култышева О. М. Образ православной России в ав
тобиографических произведениях И. С. Шмелева «Лето Господне» 
и Б. К. Зайцева «Путешествие Глеба». Нижневартовск: НВГУ, 2019. 
193 с. [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/
elibrary_41262760_72123238.pdf (30.11.2025). EDN: EPOYGJ

6.	 Мосалева Г. В. Храмово-литургические сюжеты и символы в творче
стве И. С. Шмелева // Art Logos. 2017. № 1 (1). С. 94–106 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_30101578_86119820.
pdf (30.11.2025). EDN: WUVWQZ

7.	 Солнцева Н. М. Иван Шмелёв. Жизнь и творчество: жизнеописание. 
М.: Эллис Лак, 2007. 512 с. EDN: QTBKXF

8.	 Табакова З. П. Этнопоэтика: предмет исследования и этнопоэтиче
ский анализ // Вестник Челябинского государственного университета. 
2014. № 7 (336). С. 198–206 [Электронный ресурс]. URL: https://www.
elibrary.ru/download/elibrary_22011442_47188393.pdf (30.11.2025). EDN: 
SNRPBF

9.	 Шестакова Е. Ю. Особенности хронотопической структуры пейзаж
ных описаний в эмигрантских рассказах о детстве И. С. Шмелева // 
Актуальные вопросы современной филологии и журналистики. 2022. 
№ 2 (45). С. 45–51 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/down-
load/elibrary_48999721_19129311.pdf (30.11.2025). DOI: 10.36622/
AQMPJ.2022.51.90.006. EDN: SCQHZI

References
1.	 Belyanin V. P. Psikholingvistika [Psycholinguistics]. Moscow, Flinta Publ., 

Moscow Psychological and Social Institute Publ., 2003. 225 p. (In Russ.)
2.	 Bolotnova N. S. Filologicheskiy analiz teksta [Philological Analysis of the 

Text]. 7th ed. Moscow, Flinta Publ., 2023. 520 p. (In Russ.)



228 Ivan S. Leonov, Igor Cintula

3.	 Zakharov V. N. The Idea of Ethnopoetics in Contemporary Research. In: 
Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2020, 
vol. 18, no. 3, pp. 7–19. Available at: https://poetica.pro/files/redaktor_
pdf/1593805089.pdf (accessed on November 30, 2025). DOI: 10.15393/j9.
art.2020.8382. EDN: IFROFH (In Russ.)

4.	 Leonov I. S. “Nasledniki” I. S. Shmelyova: dukhovnaya traditsiya v russkoy 
literature XXI veka [“The Heirs” by I. S. Shmelev: Spiritual Tradition in Rus-
sian Literature of the 21st Century]. St. Petersburg, The Russian Christian 
Academy for the Humanities Publ., 2024. 184 p. (In Russ.)

5.	 Lysenko L. A., Kultysheva O. M. Obraz pravoslavnoy Rossii v avtobiogra-
ficheskikh proizvedeniyakh I. S. Shmeleva “Leto Gospodne” i B. K. Zaytseva 
“Puteshestvie Gleba” [The Image of Orthodox Russia in the Autobiographical 
Works of I. S. Shmelev “The Lord’s Summer” and B. K. Zaitsev “Gleb’s Jour-
ney”]. Nizhnevartovsk, Nizhnevartovsk State University Publ., 2019. 193 p. 
Available at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_41262760_72123238.
pdf (accessed on November 30, 2025). EDN: EPOYGJ (In Russ.)

6.	 Mosaleva G. V. Temple and Liturgy Focused Storylines and Symbols in 
Works of I. S. Shmelev. In: Art Logos, 2017, no. 1 (1), pp. 94–106. Available 
at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_30101578_86119820.pdf 
(accessed on November 30, 2025). EDN: WUVWQZ (In Russ.)

7.	 Solntseva N. M. Ivan Shmelyov. Zhizn’ i tvorchestvo: zhizneopisanie [Ivan 
Shmelev. Life and Work: Biography]. Moscow, Ellis Lak Publ., 2007. 512 p. 
EDN: QTBKXF (In Russ.)

8.	 Tabakova Z. P. Ethnopoetics: the Subject and the Ethnopoetic Analysis. In: 
Vestnik Chelyabinskogo gosudarstvennogo universiteta [Bulletin of Chelya-
binsk State University], 2014, no. 7 (336), pp. 198–206. Available at: https://
www.elibrary.ru/download/elibrary_22011442_47188393.pdf (accessed on 
November 30, 2025). EDN: SNRPBF (In Russ.)

9.	 Shestakova E. Yu. Features of the Chronotopic Structure of Landscape 
Descriptions in Emigrant Stories About the Childhood of I. S. Shmelev. In: 
Aktual’nye voprosy sovremennoy filologii i zhurnalistiki [Actual Issues of 
Modern Philology and Journalism], 2022, no. 2 (45), pp. 45–51. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_48999721_19129311.pdf (accessed on 
November  30, 2025). DOI: 10.36622/AQMPJ.2022.51.90.006. EDN:  
SCQHZI (In Russ.)



Ethnopoetic Aspects of I. S. Shmelev’s Prose… 229

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРАХ / INFORMATION ABOUT THE AUTHORS

Леонов Иван Сергеевич, доктор фи
лологических наук, профессор, заве
дующий кафедрой мировой литера
туры филологического факультета, 
Государственный институт русского 
языка им. А. С. Пушкина (ул. Акаде
мика Волгина, 6, г. Москва, Российская 
Федерация, 117485); ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-7435-3963; e-mail: 
mamif.lis@rambler.ru.
Цинтула Игорь, доктор философ
ских наук, старший преподаватель 
кафедры славянских языков фи
лософского факультета, Университет 
им. Матея Бела (Тайовского, 40, 
Банска Быстрица, Словацкая Респуб
лика, 974 01); ORCID: https://orcid.
org/0000-0001-6740-9669; e-mail: igor.
rudolfovic.c@gmail.com.

Ivan S. Leonov, PhD (Philology), 
Professor, Head of the Department  
of World Literature of the Faculty of 
Philology, Pushkin State Russian 
Language Institute (ul. Akademika 
Volgina 6, Moscow, 117485, Russian 
Federation); ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-7435-3963; e-mail: 
mamif.lis@rambler.ru.

Igor Cintula, PhD (Philosophy), 
Senior Lecturer at the Department  
of Slavic Languages of the Faculty of 
Philosophy, Matej Bel University 
(Tajovského 40, Banská Bystrica, 
974 01, Slovak Republic); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0001-6740-9669; 
e-mail: igor.rudolfovic.c@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 16.12.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 19.01.2026
Принята к публикации / Accepted 19.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



2026;24(1):230–253 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© Е. Ю. Шестакова, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16424
EDN: IXXZEF

Тема детства в романе И. А. Бунина 
«Жизнь Арсеньева»

Е. Ю. Шестакова
Северный (Арктический) федеральный университет 

имени М. В. Ломоносова 
(г. Архангельск, Российская Федерация)

e-mail: shestackova.lena2013@yandex.ru

Аннотация. Статья посвящена исследованию художественного вопло
щения темы детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева». Актуаль
ность работы обусловлена устойчивым интересом современного лите
ратуроведения к творчеству писателей первой волны русской эмиграции. 
Научная новизна состоит в том, что впервые при анализе романа выявлены 
особенности художественной картины мира Бунина-эмигранта в ее 
отличии от классической традиции XIX в., а также определена особая ми-
ромоделирующая позиция героя и автора. Основное внимание уделено  
таким структурным компонентам художественного мира детства, как 
отсутствие причинно-следственных временных связей, а также ключевым 
образам-доминантам (усадьба, поле, город, гимназия). Доказано, что мир 
в восприятии ребенка Алексея Арсеньева изначально показан ограниченным 
и замкнутым, приобретающим черты открытости, распахнутости по ме-
ре его взросления. Семья, окружающая действительность показаны сквозь 
призму детского сознания, раскрываются в той степени, насколько они 
оказываются причастными его личным переживаниям, чувствам и мыслям. 
Автор занимает особую позицию по отношению к изображаемому герою 
и миру. Эта позиция определяется влиянием модернизма, отдельные 
приемы которого И. А. Бунин воспринял еще в дооктябрьский период твор-
чества. Арсеньеву предоставляется возможность воссоздавать свой мир 
и одновременно являться участником изображаемых событий. С образом 
взрослого повествователя связано появление в романе важной художествен
ной категории — памяти. Для него характерно осмысление течения жизни 
как стихийного накопления впечатлений, картин и образов. Поток чувств, 
мыслей, воспоминаний о прошлом, ностальгическая тональность определяют 
специфику дискурса зрелого повествователя. Категория памяти нарушает 
линейный порядок расположения событий, возникает временная инверсия, 
неоднородное течение художественного времени, смена его ритма.
Ключевые слова: Иван Бунин, поэтика русского зарубежья, память дет-
ства, образ ребенка, образ России, тема детства, модель мира, «Жизнь 
Арсеньева»

mailto:shestackova.lena2013@yandex.ru


The Theme of Childhood in the Novel by I. A. Bunin… 231

Для цитирования: Шестакова Е. Ю. Тема детства в романе И. А. Бунина 
«Жизнь Арсеньева» // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. № 1. 
С. 230–253. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16424. EDN: IXXZEF

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16424
EDN: IXXZEF

The Theme of Childhood in the Novel by I. A. Bunin 
“The Life of Arseniev”

Elena Yu. Shestakova
Northern (Arctic) Federal University Named After M. V. Lomonosov 

(Arkhangelsk, Russian Federation)
e-mail: shestackova.lena2013@yandex.ru

Abstract. The purpose of this article is to examine the features of the artistic 
embodiment of the childhood theme in the novel by I. A. Bunin “The Life  
of Arseniev.” In modern literary criticism, the work of Russian abroad writers 
of the first wave of emigration is in the center of attention. The work examines 
one of the important topics of Russian abroad literature, which determines its 
relevance. The novelty of the study lies in the fact that for the first time, when 
studying the novel “The Life of Arseniev,” attention is drawn to the changes in 
the artistic image of the world of a Russian abroad writer in comparison with 
that in the 19th-century classical tradition, and the special world-modeling 
position of the protagonist and the author is determined. The leading structu
ral component of the artistic realm of childhood, recreated in the novel, is the 
absence of a cause-and-effect and temporal sequence of events. The main 
world-modeling images are the estate, the field, the city, the gymnasium. The 
child is the main character of the work. Alexey Arseniev builds and models his 
life in childhood. A child’s world is perceived as limited and closed, and as the 
child grows, it gradually opens up. The family and the surrounding reality are 
shown through the prism of the child’s consciousness, and are revealed to the 
extent that they are engaged in his personal experiences, feelings and thoughts. 
The author takes a special position in relation to the depicted character and the 
world. This position is determined by the influence of modernism, some of 
whose techniques I. A. Bunin adopted in his work that predates the October 
1917 revolution. Arseniev is given the opportunity to recreate his world and at 
the same time participate in the depicted events. The emergence of memory, 
an important artistic category in the novel, is associated with the image  
of an adult narrator. It is characterized by the understanding of the flow of life 
as a spontaneous accumulation of impressions, representations and images. 
The flow of feelings, thoughts, memories of the past, and a nostalgic tonality 
determines the specifics of the discourse of the mature narrator. The category 
of memory disrupts the linear order of events, as a temporary inversion,  
a heterogeneous flow of artistic time, a change in its rhythm arises.

mailto:shestackova.lena2013@yandex.ru


232 Е. Ю. Шестакова

Keywords: Ivan Bunin, poetics of the Russian abroad, childhood memory, 
image of a child, image of Russia, theme of childhood, model of the world, “The 
Life of Arseniev”
For citation: Shestakova E. Yu. The Theme of Childhood in the Novel by 
I. A. Bunin “The Life of Arseniev”. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The 
Problems of Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 230–253. DOI: 10.15393/
j9.art.2026.16424. EDN: IXXZEF (In Russ.)

Творческий путь И. А. Бунина отличается своей длительностью 
и большой сложностью. Жизненная и литературная судьба 
писателя складывалась непросто. И. А. Бунин не смог принять 
октябрьский переворот и 26 ноября 1920 г. на французском 
корабле навсегда покинул Россию. В эмиграции он много ра-
ботал, его талант не только не иссяк, но заметно вырос. Именно 
«чувство России, невозвратности» является основной причиной 
появления самой лирической книги писателя о детстве — 
«Жизнь Арсеньева». Произведение создавалось долго. Замысел 
его возник в 1920 г., его осуществление длилось одиннадцать 
лет — с 1927 по 1938 г. Последняя, пятая, часть вышла под 
названием «Лика» в 1952 г. Роман считается одним из лучших 
произведений о детстве в литературе русского зарубежья. 
«Жизнь Арсеньева» называют главной книгой И. А. Бунина. 
Этот роман оказался определяющим при присуждении писателю 
в 1933 г. Нобелевской премии. Книга получила высокую оценку 
критиков после ее публикации во Франции, затем в странах 
Европы и уже гораздо позже — в России.

Роман И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» не раз оказывался 
в центре внимания исследователей. О. Н. Михайлов и Ю. В. Маль
цев, рассматривая весь жизненный и творческий путь И. А. Бу
нина, фрагментарно обращаются и к страницам «Жизни 
Арсеньева» [Михайлов], [Мальцев]. Связь творческого метода 
И. А. Бунина с модернизмом раскрывает И. Б. Ничипоров 
[Ничипоров]. Е. А. Гаршина определяет специфику жанра 
«Жизнь Арсеньева» как «роман-воспоминание» и исследует 
проявленность в тексте «аксиологемы памяти» [Гаршина]. 
Отдельные главы монографии В. Т. Захаровой посвящены 
вопросам импрессионизма в поэтике романа и мифологемы 
дома [Захарова]. Особенности лейтмотивной организации 
произведения изучаются Е. М. Болдыревой [Болдырева]. 



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 233

К. Г. Мартиросян указывает на синтетический характер ро-
мана [Мартиросян]. Н. В. Пращерук отдельную главу своей мо-
нографии отводит рассмотрению «леонтьевского "следа"» 
в «Жизни Арсеньева» [Пращерук: 46]. О сложных случаях 
научного комментария произведения размышляет Е. А. Каганова 
[Каганова]. Е. Р. Пономарев анализирует роман И. А. Бунина 
с точки зрения «преодоления модернизма» [Пономарев]. 
Обзор работ показывает, что роман «Жизнь Арсеньева» еще 
не становился отдельным предметом исследования с позиции 
его миромоделирующих особенностей.

И. А. Бунин начал свой творческий путь в эпоху, когда еще  
жили и творили Л. Н. Толстой, М. Е. Салтыков-Щедрин, А. П. Че
хов, Н. Г. Гарин-Михайловский и др., а завершил свою дея
тельность в начале 50-х гг. XX столетия. В романе «Жизнь 
Арсеньева» отмечаются две тенденции: в нем наблюдается 
продолжение традиций русской литературы XIX в. о детстве 
и одновременно с этим — их преодоление, выход на иной 
уровень осмысления взаимодействия мира и человека, героя 
и автора. Это преодоление в наибольшей степени обнаруживает 
себя в особых художественных установках, определяющих 
позицию героя-ребенка по отношению к окружающему миру. 
Речь идет о специфике художественной модели мира, вос
созданной в «Жизни Арсеньева».

Художественная модель мира становится важной парадиг
мой, позволяющей выявить своеобразие мировоззрения автора, 
специфику его творческого метода. В данном случае можно го-
ворить об «авторском миромоделировании» [Левина: 453], 
содержащем многообразие средств и форм выражения (проб
лематика, тематика, мотивный ряд, особенности сюжетного раз-
вития, композиции произведения, средства художественной 
выразительности). Модель мира включает спектр концептов, 
позволяющих раскрыть единство категорий «человек» и «мир». 
Выделяются определенные базовые параметры миромодели-
рования — пространственно-временная структура, герой. 
Художественная модель мира, понимаемая нами в том же смыс-
ле, что и художественная картина мира, «несет на себе печать 
эпохального и культурно-национального масштаба» [Дулова, 
Николаев: 131].



234 Е. Ю. Шестакова

Роман «Жизнь Арсеньева» создавался И. А. Буниным после 
пережитой катастрофы, разлуки с родиной, в период, когда рус-
ская литература, преодолевая кризисное состояние, находилась 
в положении поиска иных (в сравнении с традиционными 
подходами) взаимоотношений автора и героя в тексте, особого 
повествовательного «угла зрения». Эти искания приводили 
к стремлению по-другому, нежели у литературных предше
ственников, представить, смоделировать мир художественного 
произведения. Итогом такого творческого движения становится 
воссоздание новой художественной модели мира и миро
моделирующей позиции героя, что в полной мере можно 
наблюдать в бунинском романе. Ю. В. Мальцев отмечал, 
что приверженность писателя модернизму не случайна, так 
как он «по-настоящему вошел в русскую литературу почти 
одновременно с появлением русского модернизма, и соотноше
ние его творчества с литературным авангардом полно интерес
нейших созвучий и контрастов» [Мальцев: 100]. И. А. Бунин 
продолжил путь модернизма, возникшего в русской литературе 
на рубеже XIX–XX вв., определяемый устремленностью 
к «самовозрождению», «поиску спасения, новых способов 
существования культуры» [Колобаева: 4].

«Жизнь Арсеньева», на первый взгляд, относится к жанру 
художественной автобиографии (автобиографической прозы), 
является продолжением традиций изображения темы детства 
в отечественных произведениях автобиографического характера 
XIX в. (Л. Н. Толстой «Детство», С. Т. Аксаков «Детские годы  
Багрова-внука», Н. Г. Гарин-Михайловский «Детство Темы»). 
Автобиографизм бунинского текста несомненен: родное село  
мальчика (Каменка) во многом напоминает родину писате
ля — хутор Бутырки Елецкого уезда, образ Александра Серге
евича — это воссозданный портрет отца писателя — Алексея 
Николаевича, автобиографичен и образ главного героя. Однако 
сам автор неоднократно протестовал, когда его книгу воспри
нимали только как автобиографию. В этом утверждении скры
вается стремление писателя сказать в своем произведении нечто 
новое, отличное от литературных предшественников, создав- 
ших свои художественные автобиографии. В «Жизни Арсенье
ва» нет выдержанного, последовательного автобиографизма, 



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 235

отсутствует причинно-следственная и временная последователь
ность событий. В связи с этим в литературоведческих работах, 
посвященных вопросу своеобразия жанровой структуры бу-
нинской книги, пишут об ее «синтетизме» [Мартиросян: 179], 
называют «лирическим романом» [Ничипоров: 182]. В работах 
исследователей несомненным остается то, что в бунинской 
прозе происходит отталкивание, пересмотр устойчивых, 
традиционных законов реалистического искусства.

Обновление, пересмотр традиций реализма проявляется 
и в музыкальности бунинского текста. В романе «Жизнь Ар
сеньева» прослеживается элегическая тональность в описании 
событий детства героя, тепла и уюта родного дома, красоты рус-
ской природы. Бунинский роман, содержащий музыкальное 
начало, строится на вариации нескольких тем (детство, любовь, 
природа, искусство, Россия). Художественная категория памя
ти становится центральной в произведении. Основным побу
дительным мотивом автора является желание уберечь жизнь 
человека от забвения. Память, воскрешающая прошлое 
в художественном слове, помогает одержать победу над смер-
тью. Об этом говорят начальные строки романа:

«Вещи и дела, аще не написаннии бывают, тмою покрываются 
и гробу беспамятства предаются, написаннии же яко одушевлен
нии…» [Бунин: 7].

Тема памяти находит воплощение в композиции, строящейся 
лейтмотивно, с использованием особой «техники» переходов. 
На смену толстовско-аксаковской традиции, в основе которой 
лежит линейное, последовательное сюжетное развитие, приходит 
повествовательная структура, основывающаяся на ассоциативном  
механизме памяти. Нарратив бунинской прозы подчиняется 
закону работы сознания, стремящегося возродить ушедшее, 
оставшееся в далеком прошлом. Возникает временная инверсия, 
художественное время течет неоднородно, постоянно меня-
ется ритм настроения и ассоциаций. Связь между эпизодами 
осуществляется по принципу «я помню…»:

«Помню до сих пор, как я томился, стоя среди двора на солнечном 
припеке и глядя на тарантас, который еще утром выкатили 
из каретного сарая: да когда же наконец запрягут, когда кончатся 



236 Е. Ю. Шестакова

все эти приготовления к отъезду? Помню, что ехали мы целую 
вечность, что полям, каким-то лощинам, проселкам, перекресткам 
не было счета…»; «Зато как помню городское утро!» [Бунин: 10, 11].

Текст выстраивается как «поток сознания», воплощенный 
в текучей, непрерывающейся, неспешной и плавной, с длинны
ми периодами лирической прозе:

«И я помню веселые обеденные часы нашего дома, обилие жир-
ных и сытных блюд, зелень, блеск и тень сада за раскрытыми 
окнами, много прислуги, много гончих и борзых собак, лезущих 
в дом, в растворенные двери, много мух и великолепных бабо-
чек… Помню, как сладко спала вся усадьба в долгое послеобеденное 
время… Помню вечерние прогулки с братьями, которые уже 
стали брать меня с собой, их юношеские восторженные разго-
воры…» [Бунин: 22].

В этом «потоке» автор может поставить двоеточие («помню:…»), 
чтобы далее продолжить перечисление, употребляет слова 
«вдруг», «неожиданно», «внезапно», отрицающие какую-либо 
закономерность в работе памяти. И само течение жизни ос
мысляется как стихия, хаотичное и интуитивное накопление 
впечатлений, картин и образов, поток чувств и мыслей, вос
поминаний о прошлом.

Мир Арсеньева-ребенка — жизнь, которая воссоздана через 
его собственное сознание. Чтобы это показать, автор прибегает 
к сложным категориям пространства и времени. Герой сообщает 
о ходе времени:

«И вот я расту, познаю мир и жизнь в этом глухом и все же пре
красном краю в долгие летние дни его и вижу: жаркий полдень, 
белые облака плывут в синем небе, дует ветер, то теплый, то совсем  
горячий, несущий солнечный жар и ароматы нагретых хлебов 
и трав…» [Бунин: 15].

Ребенок видит себя в разных местах, которые он постоянно 
оценивает. Мир детства — небольшой, ограниченный, замкнутый:

«…скуден тихий мир, в котором грезит жизнью еще не совсем 
пробудившаяся для жизни, всем и всему еще чуждая, робкая 
и нежная душа» [Бунин: 9].



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 237

Вместе с тем он «все расширялся перед нами, но все еще не люди 
и не человеческая жизнь, а растительная и животная больше 
всего влекли к себе наше внимание, и все еще самыми любимыми 
нашими местами были те, где людей не было, а часами — по
слеполуденные, когда люди спали» [Бунин: 17].

Арсеньев-ребенок сам выстраивает и моделирует мир, свою  
жизнь в детстве. От него исходит основное побудительное 
«движение» к воссозданию собственного внутреннего и внеш
него миров. Модель мира в бунинском романе не предполагает  
того, что выходит из границ «обзора» героя. Находящееся 
за пределами видения Арсеньева в детстве исключается из об
ласти изображения. Герой является участником воссозданных 
событий и одновременно его творцом, создателем. Перед на
ми — совершенно новая (по сравнению с русской классической 
литературной традицией) позиция героя-ребенка.

Для повести Л. Н. Толстого «Детство» характерна установка 
на изображение мира с точки зрения героя-ребенка, стремление 
показать внутренний мир ребенка, особенности его мироощу-
щения. Автор обозначил самоценность детства, неповторимость  
детского мировосприятия, противоположность детского 
и взрослого сознаний. Обратимся к главе XXVII, в которой 
представлен «поток сознания» Николеньки Иртеньева, отмечены 
его действия («я смотрел»), работа воображения («а воображение  
рисовало мне картины, цветущие жизнью и счастьем»), чувств 
(«вдруг меня поражала какая-нибудь черта  в бледном лице»), 
памяти («я вспоминал ужасную действительность») [Толстой: 85]. 
Л. Н. Толстой обнажает конфликтность детского и взрослого ми-
ровосприятий. Зрелый повествователь делает назидательный 
вывод («только одна эта минута самозабвения была настоя
щим горем»), обозначает «самолюбивое чувство» героя, «не
искренность и неестественность» «печали» [Толстой: 85–86]. 
В толстовской повести представлено различие ценностно-
этических взглядов ребенка и взрослого. Подобный нравствен
ный антагонизм не характерен для бунинского романа. Писатель 
изображает героя, воссоздающего, моделирующего свою кар
тину мира. Отсюда повышенный субъективизм повествования, 
стремление самому его выстроить. «Другие» (мать, отец, братья, 
сестры, няня, учитель Баскаков), «внешний мир» (дом, город, 



238 Е. Ю. Шестакова

гимназия), вся действительность показаны через сознание ре-
бенка и раскрываются в той степени, в какой оказываются 
причастными его внутренним переживаниям, связанными 
со стихией его чувств и мыслей.

Герой И. А. Бунина выстраивает свой мир, используя миро-
моделирующие образы дома-усадьбы, полевого раздолья, 
старого уездного городка, гимназии, постоялого двора, 
трактиров, цирка, городского сада. Арсеньев-ребенок крепко 
привязан к земной жизни:

«…и опять, опять ласково и настойчиво потянула меня в свои ма-
теринские объятия вечно обманывающая нас земля…» [Бунин: 40].

Он наделяет ее абсолютной ценностью, с точностью воспроизво
дит подробности этой жизни:

«Стали по вечерам причудливо громоздиться на алом, тихо 
и долго гаснущем западе синие весенние тучи, стали заводить 
свои дремотные, мечтательные и успокоительные трели лягушки 
на пруду в поле, в медленно густеющей весенней темноте, обе
щающей ночью благодатный, теплый дождь…» [Бунин: 40].

От его внимания не укрывается то, что «в один особенно 
солнечный день стали вынимать, с треском выдирать сверкающие 
на солнце зимние рамы, наполняя весь дом оживленьем, бес
порядком, всюду соря сухой замазкой и паклей…» [Бунин: 40]. 
В основе мироощущения героя лежит поэтическое восприятие 
окружающей действительности. Он моделирует мир, полный 
красоты звуков, запахов, визуальных ощущений. Природа 
становится объектом интенсивного миромоделирования, ре
зультатом работы субъективного сознания Арсеньева. Очаро
вательной в его детском восприятии является коробочка ваксы, 
«черная, тугая, с тусклым блеском и упоительным спиртным 
запахом» [Бунин: 11]. Акустическое обрамление модели детства 
связано с индивидуальным восприятием героя:

«Пахло и здесь тоже крепко и тоже навозом, но совсем не так, 
как на скотном дворе, потому что совсем другой навоз тут был, 
и запах его мешался с запахом самих лошадей, сбруи, гниющего 
сена и еще чего-то, что присуще только конюшне» [Бунин: 18].



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 239

В центр внимания ребенка непременно попадают предметы быта, 
вызывающие восторг и искреннюю радость: сапожки, ременная 
плеточка, купленные в городе. Писатель, находя внешние 
формы воссоздания модели мира (оксюморон «мягкая сырость» 
земли, эпитеты «важный и томный» крик грачей, изобрази
тельные тропы «алый» запад, «синие» тучи), «отдает» весь 
этот комплекс изобразительных средств самому герою.

Бунинский герой является творческой натурой: он часто 
испытывает желание уединиться, устремляется к новым 
открытиям мира, обладает необыкновенной силой воображе
ния, страстной восприимчивостью. Арсеньев впечатлителен,  
эмоционален:

«О, как я уже чувствовал это Божественное великолепие мира 
и Бога, над ним царящего и его создавшего с такой полнотой 
и силой вещественности! Был потом мрак, огонь, ураган, обломный 
ливень с трескучим градом, все и всюду металось, трепетало, 
казалось гибнущим…» [Бунин: 17].

Он умеет найти в обычных предметах таинственное и загадочное, 
что свойственно детскому восприятию.

Свежесть и непосредственность взгляда ребенка на мир 
передается с помощью приема остранения. Сущность данно-
го приема впервые объяснена В. Б. Шкловским относительно 
прозы Л. Н. Толстого. По мнению критика, «прием остранения 
у Л. Толстого состоит в том, что он не называет вещь ее именем, 
а описывает ее как в первый раз виденную, а случай — как 
в первый раз происшедший, причем он употребляет в описании 
вещи не те названия ее частей, которые приняты, а называет 
их так, как называются соответственные части в других вещах» 
[Шкловский: 58–59]. В результате происходит обновление 
художественного ракурса. В «Жизни Арсеньева» городское 
пространство наделяется героем характеристиками сказочности 
и необыкновенности.

Еще одна важная составляющая модели детства в романе 
И. А. Бунина — чтение книг. В самые трудные мгновения 
сомнений и нерешительности герою на помощь приходят  
Сервантес, Пушкин, Лермонтов, Гоголь. Большое впечатление 
на Арсеньева произвело чтение «Слова о полку Игореве». 
Глубокое восприятие образного мира, ритмической стихии 



240 Е. Ю. Шестакова

классической поэзии является для ребенка источником силь
нейшего эмоционального и эстетического чувства. Мир книг 
оказывает огромное влияние на детскую впечатлительную 
натуру.

Особое место в сознании героя занимает чувство природы. 
Мир природы гармоничен, наполняет ребенка ощущением без-
мятежности и умиротворения. Пейзажные описания у И. А. Бу
нина состоят из переходов, нюансов, полутонов. Герой «видит» 
и воссоздает импрессионистические природные картины:

«Сад был весел, зелен, но уже известен нам; в нем хороши были толь-
ко дебри и чащи, птичьи гнезда (особенно если в них, в этих 
чашечках, сплетенных из прутиков и устланных чем-то мягким 
и теплым, сидело и зорким черным зернышком смотрело что-
нибудь пестро окрашенное) да малинники, ягоды которых были 
несравненно вкуснее тех, что мы ели с молоком и с сахаром после 
обеда» [Бунин: 17].

Внутреннее ощущение счастья, переживаемого Алексеем, 
определяет «наполнение» природного мира, его красоту 
и гармонию:

«Прямо подо мной, в солнечном свете, разнообразно круглились 
серо-зеленые и темно-зеленые верхушки сада, на которые так стран-
но было глядеть сверху. Их осыпали оживленным треском во
робьи, они, внутри тенистые, сверху стеклянно блестели под солн
цем, а я глядел и думал: для чего это? Должно быть, для того толь-
ко, что это очень хорошо» [Бунин: 30–31].

Здесь оказывается значимым эмоциональный импульс, ис
ходящий от самого героя. Жизнь маленького жука кажется 
ему необычайно важной:

«Я освобождаю его и с жадностью, с удивленьем разглядываю: 
что это такое, кто он, этот рыжий жук, где он живет, куда и зачем 
летел, что он думает и чувствует?» [Бунин: 10].

Ребенок с удовольствием наблюдает, как он «подымается 
в воздух, гудя уже с удовольствием, с облегчением, и навсег- 
да <…> теряется в небе, обогащая <…> новым чувством» — 
«грустью разлуки» [Бунин: 10].



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 241

Антропоморфизация природного мира определяется осо
бенностью восприятия Арсеньева-ребенка. Природа понятна 
и близка ребенку — так он сам воссоздает этот мир и является 
непосредственным участником событий:

«И заветная звезда глядела с высоты в окно и говорила: вот те-
перь уже все хорошо, лучшего в мире нет и не надо!» [Бунин: 11].

«Редкие лазурные звезды», которые «мерцали в лунной небесной 
высоте», поэтизируются, наполняются волшебством, видятся 
загадочными «неведомыми» мирами, в которых «мы будем 
когда-нибудь» [Бунин: 22]. Важным миромоделирующим 
компонентом становится мотив изобилия:

«Зимой безграничное снежное море, летом — море хлебов, трав 
и цветов…»; «Вокруг меня, куда ни кинь взгляд, колосистые ржи, 
овсы…» [Бунин: 9].

Воссоздается цельная, полная жизни картина природного бы-
тия, предстающая перед детским взором.

Одной из важных в «Жизни Арсеньева» становится тема 
любви. В передаче этого чувства нивелируется традиционный 
психологизм, он заменяется образами видимых проявлений, 
вещными деталями. Так, он хранит иконку, подаренную ма-
терью, что становится выражением сыновней любви. Другие 
наблюдения Арсеньева касаются высокого материнского внут
реннего устроения, устремленности к молитвенной отрешенно
сти от земных забот, пребывания в состоянии грусти и тоски, 
которые оцениваются как врожденные свойства русской души. 
Бесконечно любя отца, герой обращается и к вопросу о свое
образии национального характера. Арсеньев, наблюдая 
за близкими людьми, отмечает не только их индивидуальные 
свойства, но и то общее, что объединяет их как русских людей. 
Так, в отце герой отмечает общую склонность русского человека 
к мотовству и легкомысленности.

В архитектонике романа важную роль играет сопряжение 
детских впечатлений героя, частных жизненных эпизодов 
с бытийными прозрениями. Так, смерть мальчика Сеньки 
является источником первых размышлений Арсеньева о Боге, 
проблеме бренности человеческого существования и бессмер-
тия души. Он интуитивно постигает неразрывную связь 



242 Е. Ю. Шестакова

земного и небесного, дольнего и горнего. Душа маленького ге-
роя устремляется в «запредельное»:

«…а я (совсем, совсем один в мире) лежу на его зеленой хо
лодеющей траве, глядя в бездонное синее небо, как в чьи-то див-
ные и родные глаза, в отчее лоно свое. Плывет и, круглясь, 
медленно меняет очертания, тает в этой вогнутой синей бездне 
высокое, высокое белое облако… Ах, какая томящая красота! 
Сесть бы на это облако и плыть, плыть на нем в этой жуткой 
высоте, в поднебесном просторе, в близости с Богом и бело-
крылыми ангелами, обитающими где-то там, в этом горнем мире!» 
[Бунин: 9].

В этой зарисовке соединяется конечность (земля, природа, 
жизнь человека) и бесконечность (Бог, бессмертие человеческой 
души, небо). Здесь с удивительной органичностью сочетается 
чувственная яркость, конкретность картины («зеленая холо
деющая трава», «бездонное синее небо») и звучание бытийной, 
«вселенской» темы («близость с Богом и белокрылыми ангелами», 
«горний мир»). Основное наполнение текста составляет «поток» 
образов внутреннего видения героя, его эмоционального со
стояния. Здесь раскрывается процесс «работы» души, рефлексия 
непосредственных переживаний.

Одними из важных миромоделирующих универсалий 
в романе «Жизнь Арсеньева» являются Вечность и линейное 
время. Основной символ произведения — вертикаль, устрем
ленность к бытийным началам, Богу. В «Жизни Арсеньева» 
отдельная человеческая жизнь включается во временные гра-
ницы жизни предыдущих поколений и, шире, Вечности. Мир 
видится герою бесконечным. Мотивы тишины, пустынности, 
образы звездного неба и звезд, просторов и далей являются 
ведущими миромоделирующими компонентами бунинской 
прозы. В первых главах романа, посвященных детству героя, 
появляются многочисленные описания земли, неба, природы, 
Вселенной. Ранние детские впечатления Арсеньева складываются 
из образов «пустынных полей, одинокой усадьбы среди них», 
«вечной тишины <…> полей, их загадочного молчания» 
[Бунин: 9], образов плывущих по небу облаков, ветра, жара, 
запаха трав.



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 243

В текст вводится эпизод, когда ребенок смотрит в окно, 
наблюдая за звездным небом. Центральным здесь становится 
образ звезды, напоминающий о вечности. В детском восприятии 
звезда олицетворяется, одушевляется, «глядит» «с высоты 
в окно» и говорит: «…вот теперь уже все хорошо, лучшего 
в мире нет и не надо!» [Бунин: 11]. Философско-созерцательное 
отношение к природе побуждало Арсеньева-ребенка к раздумьям 
(не по возрасту зрелым) о загадках и смысле самого бытия, 
мироздания, бесконечности времени и пространства, постичь 
которые человек не в состоянии.

Мир, предстающий в романе И. А. Бунина, оказывается рас-
пахнут в беспредельность, просторен и устремлен вдаль. Герой 
полон желания отправиться в путь, чтобы узнать мир. Он испыты
вает непреодолимую тягу к движению, дороге, путешествию. 
Эта жажда оценивается как возрожденная память, унаследованная 
от отцов и дедов. После услышанных в дороге рассказов о раз
бойниках, татарах, Мамае в герое просыпается историческая 
память, чувство «общего» прошлого, своей сопричастности ему:

«Татары, Мамай, Митька… Несомненно, что именно в этот вечер 
впервые коснулось меня сознанье, что я русский и живу в России, 
а не просто в Каменке…» [Бунин: 49–50].

Ребенок впервые начинает ощущать склонность к совер
шению греха. И это становится важным открытием:

«Убийство, впервые в жизни содеянное мною тогда, оказалось 
для меня целым событием, я несколько дней после того ходил 
сам не свой, втайне моля не только Бога, но и весь мир прос
тить мне мой великий и подлый грех ради моих великих ду
шевных мук» [Бунин: 47].

В романе раскрывается «биография» внутренней жизни чело
века, его взросления, изменения. Автором отбрасывается 
занимательная фабула, чтобы полностью сосредоточиться 
на внутреннем мире героя. И. А. Бунин показывает процесс 
социализации Арсеньева, его вхождение в действительность. 
На протяжении детских лет герой стремится преодолеть свое 
одиночество. Отметим, что мотив одиночества встречается 
в повествовании неоднократно. Время младенчества, вопреки 
широко распространенным стереотипам, представляется 



244 Е. Ю. Шестакова

И. А. Бунину «несчастным», «болезненно-чувствительным», 
«жалким» [Бунин: 9]. Взросление, приобщение к деятельной жиз-
ни наполняет существование героя смыслом и чувством ра-
дости. В «печальном младенчестве» [Бунин: 9] были только 
проблески разумной мысли, со временем сознание героя 
совершенствуется, расцветает воображение, обостряются 
ощущения, привлекается все больший круг впечатлений. Автор 
изображает внутреннее путешествие своего героя, путь от
крытий, изменений и перемен. Арсеньев изучает мир и себя 
самого, он неустанно вовлечен в процесс познания и поиска.

По мере выхода из периода младенчества жизнь Арсеньева-
ребенка наполняется ощущением радости. В бунинской 
книге тема детства связывается с мотивом счастья, образами 
солнца, света и золота. В начале книги герой отмечает:

«Я помню большую, освещенную предосенним солнцем комнату, 
его сухой блеск над косогором, видным в окно, на юг…» [Бунин: 8].

Метафора «сухой блеск» передает ощущение тепла и уюта, 
переживаемого ребенком, отчего в его душе возникает чувство 
счастья. Эта «радостная» цветовая палитра характерна для 
детского восприятия, потому что «в детской душе остается боль-
ше всего яркое, солнечное» [Бунин: 14]. Сквозным в романе 
является образ золотой ржи:

«…там зной, блеск, роскошь света, там, отливая тусклым серебром, 
без конца бегут по косогорам волны неоглядного ржаного моря. 
Они лоснятся, переливаются, сами радуясь своей густоте, буй
ности, и бегут, бегут по ним тени облаков…» [Бунин: 9, 15].

Мир детства оказывается наполнен беспрерывно льющимся 
солнечным, золотым светом и блеском: лунный свет «золотом» 
сияет «на стеклах»; «образа в золотых окладах жарко» пылают 
«светлым, золотым костром»; «золотисто-рыжий вальдшнеп» 
вырывается «почти из-под ног у нас»; «солнце скрылось за притих
ший сад, покинуло пустой зал, пустую гостиную, где оно ра-
достно блистало весь день» [Бунин: 9, 10]. Образ «золотого 
детства» рождает в душе взрослого повествователя чувство то-
ски по утраченному «раю». Безмятежное время кажется пре
красным сном («И я закрывал глаза и смутно чувствовал: все 
это сон, непонятный сон»), сказкой («В ее светлой бездонности, 



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 245

похожей на какое-то зачарованное небо, спокойно отражались, 
тонули верхушки <…> леса») [Бунин: 47].

Поэтизация детства сближает роман И. А. Бунина и повесть 
Л. Н. Толстого «Детство» (1852):

«Счастливая, счастливая, невозвратимая пора детства! Как 
не любить, не лелеять воспоминания о ней? Воспоминания эти 
освежают, возвышают мою душу и служат для меня источником 
лучших наслаждений» [Толстой: 43].

Не только философия детства Л. Н. Толстого, но и «возвышаю
щая», «освежающая» сила воспоминаний о нем оказались близ-
ки И. А. Бунину. В «Жизни Арсеньева» детство — это время 
«высшего счастья спать вот так и всю ночь чувствовать сквозь 
сон этот свет, мир и красоту деревенской ночи, родных 
окрестных полей, родной усадьбы…» [Бунин: 23].

Для И. А. Бунина творчество Л. Н. Толстого было связано 
со многими событиями его личной и творческой жизни. 
Он с детства слышал от отца, Алексея Николаевича, воспомина
ния о знакомстве с великим русским классиком во время 
Крымской кампании. В «Жизни Арсеньева» упоминается, 
что герой перечитывает «Воскресенье». Юность самого 
И. А. Бунина была отмечена увлечением толстовством, в этом 
проявлялась влюбленность в личность Л. Н. Толстого, в его 
удивительный гений. Знаменательно, что роман «Жизнь 
Арсеньева» композиционно сближается с толстовской повестью, 
с той лишь разницей, что Л. Н. Толстой начинает свое пове
ствование о детстве не с «истоков дней», а с десятилетнего 
возраста.

В основе жанра художественной автобиографии лежит 
идея развития личности. В повести Л. Н. Толстого «Детство» 
и романе И. А. Бунина изображается процесс становления, 
взросления ребенка. Роднит героев и остро ощущаемое ими 
чувство одиночества. Николенька одинок в домашнем кругу, 
он рано лишился матери, а отец занят собственной жизнью. 
Внутренне обособленно и одиноко живет и бунинский герой.

Вместе с тем семья и для Иртеньева, и для Алеши Арсеньева — 
это не только быт, но и духовное родство душ. В обоих 
произведениях семья представлена как мир тепла и любви. 
Арсеньев вспоминает о матери как о самой сильной любви 



246 Е. Ю. Шестакова

в своей жизни. Николенька, наблюдая разговор отца с Яковом Ми-
хайловичем, стремится поцеловать скорее его руку, тем самым 
проявив свое уважение. Любовь и красота в восприятии тол-
стовского героя — равнозначные понятия:

«Когда матушка улыбалась, как ни хорошо было ее лицо, оно 
делалось несравненно лучше <…>. Мне кажется, что в одной 
улыбке состоит то, что называют красотою лица» [Толстой: 9].

В произведениях Л. Н. Толстого и И. А. Бунина описан процесс 
зарождения первой любви.

В формировании мировоззрения Николеньки Иртеньева 
и Алексея Арсеньева большую роль играет природа. Л. Н. Толстой 
в повести «Детство» проявил талант непревзойденного жи-
вописца, Бунин-пейзажист много перенял у него. Для Л. Н. Тол
стого важна субъективность в описаниях природы. В повести 
«Детство» картины природы изображаются так, как их видит 
Николенька: яркость и насыщенность красок («блестяще-желтое 
поле», «высокий, синеющий лес»), замкнутость пространства 
(«поле замыкалось <…> лесом»), стремление опоэтизировать при-
родный мир (лес «казался мне самым отдаленным, таинствен
ным местом, за которым или кончается свет, или начинаются 
необитаемые страны») [Толстой: 22–23]. Подобные описания 
встречаются и в «Жизни Арсеньева», с Л. Н. Толстым И. А. Бу
нина роднит особая изобразительность повествования. Вместе 
с тем, продолжая традиции классика, И. А. Бунин «нашел слова 
и образы, не сказанные и не найденные и Толстым» [Степун: 96]. 
У И. А. Бунина «природа <…> при всей реалистической точ-
ности его письма все же совершенно иная, чем у двух величай
ших наших реалистов — у Толстого и Тургенева», то есть она 
«зыблемее, музыкальнее, психичнее и, быть может, даже ми-
стичнее природы Толстого и Тургенева» [Степун: 99].

Различна и роль взрослого повествователя в произведениях 
писателей. И. А. Бунин, строя повествование о детстве, ис
пользует новые подходы. Для автора «Жизни Арсеньева» 
главное — не взаимоотношения с людьми, но чувства и мысли  
героя, его работающее сознание, данное в процессе активного  
миромоделирования. Это работающее сознание предстает 
освобожденным от всего несущественного, вторичного, 



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 247

например, преходящих обид и непонимания. Кроме того, 
внутренняя реакция на вопросы и события бытия Арсеньева-
ребенка не похожа на свойственную Иртеньеву «диалектику 
души», сложный внутренний самоанализ. Николенька 
и у гроба матери не может надолго уйти в себя, неразрешимые 
противоречия между истинным и мнимым, внутренним 
и внешним продолжают волновать его и здесь. В «Жизни 
Арсеньева» «история души» раскрывается преимущественно 
в лирическом монологе, характер героя воссоздается через 
передачу его эмоционального состояния. Специфика бунин-
ской книги, ее лиризм, проявляется в том, что при столкновении 
со смертью герой уходит в себя, ищет спасения в духовном 
укреплении, обращении к Богу.

Ностальгическое чувство об ушедшем детстве в толстовской 
повести вызвано тем, что взрослый повествователь лишен 
детской открытости, устремленности к поэтическим началам жиз-
ни, чуткости к красоте мира и природы, искренней любви 
к близким и Богу. В «Жизни Арсеньева» появляются уже тра-
гические ноты, поскольку автор писал свою книгу, находясь 
в эмиграции. Он желал воскресить через художественное слово 
не только ушедший мир «золотого детства», но и потерянную 
в мировых катаклизмах Россию. Историческое время становится 
значимым в повествовательной структуре бунинского романа.

Арсеньев обостренно ощущает соотнесенность своей жиз-
ни с иррациональными началами бытия, наследственности, 
родовой истории. Он чувствует бесконечность своего внутреннего 
«я». Уже в начале романа появляется тема преемственности по-
колений, ощущение единства героя со своим родом, размышление 
о благородстве как гарантии непрерывности смены поколений:

«И разве не радость чувствовать свою связь, соучастие "с отцы 
и братии наши, други и сродники" <…> …из поколения в поколе
ние наказывали мои предки друг другу помнить и блюсти свою 
кровь: будь достоин во всем своего благородства» [Бунин: 8].

В романе «Жизнь Арсеньева» обозначена позиция автора-
творца как находящегося принципиально вне создаваемого 
им художественного мира. Художественная установка на рас-
крытие работающего сознания героя не умаляет значение ав
тора, его личности, взглядов, творческих усилий. Он присутствует 



248 Е. Ю. Шестакова

на страницах произведения, давая оценки изображаемым 
событиям и поведению Арсеньева-ребенка. Осмысляя кон
кретные реалии жизненного пути с некой абсолютной высоты, 
автор придает жизни отдельного человека философское из
мерение. В результате роман обретает необходимую писателю  
глубину постижения жизни. Знание будущего, которым обла
дает взрослый повествователь, определяет возможность про-
тивопоставления гармонии уютного детского мира, семейной  
жизни хаотическим, разрушительным началам. Изображение 
счастливого и безмятежного детства ребенка в доме-усадьбе, 
когда дом олицетворяет самые дорогие понятия — семью, 
родителей, родину, — «нарушается» предощущением грядущей 
исторической катастрофы. Прекрасный мир детства обречен 
погибнуть, и связано это не только с взрослением, как у Л. Н. Тол
стого, а с внешними событиями — войной и революцией.

Авторское «присутствие» определяет для романа иное 
ценностное измерение, нежели это было в повести о детстве 
XIX в. «Жизнь Арсеньева» становится романом-размышлени-
ем об ушедшей России дореволюционного времени, с которой 
связано детство автора. Лейтмотивом романа становится тема 
утрат. Воспоминания героя о детстве необходимы для того, 
чтобы воскресить те ощущения, которыми писатель жил 
в России. У Арсеньева-повествователя очень сильны мотивы то-
ски по родине, грусти, появление которых обусловлено эми-
грацией. Отсюда сквозной образ луны, «грустной и исполненной  
такой неземной прелести от своей грусти и своего одиночества» 
[Бунин: 14]. Перед нами совершенно новая (по сравнению 
с предшествующей прозой о детстве) авторская позиция, обо
значенная как ситуация «утраченного рая»: «Это взгляд из пусто
ты, из темноты в мир света и смысловой наполненности, в ко- 
тором они ранее существовали, а потом "выпали" из него для того, 
чтобы оказаться в нынешней своей позиции вненаходимости, 
из которой ими раскрывается эта яркая "картина мира"» [Дулова, 
Николаев: 131]. С этой позиции представлен образ матери, 
достигающий высокой сакрализации:

«В далекой родной земле, одинокая, навеки всем миром забытая, 
да покоится она в мире и да будет во веки благословенно ее бес-
ценное имя» [Бунин: 14].



Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 249

Автор размышляет о непонятной «национальной гордости» 
Баскакова, и эти размышления сопрягаются с раздумьями 
о специфике национальной ментальности и исторического 
пути России:

«И почему вообще случилось то, что случилось с Россией, 
погибшей на наших глазах в такой волшебно-краткий срок?» 
[Бунин: 37].

Категория Вечности в романе создается с помощью упоминаний 
взрослым повествователем Ветхого и Нового Заветов, цити
рования Библии и использования аллюзий на библейские 
сюжеты, образы и мотивы.

Итак, в романе «Жизнь Арсеньева» И. А. Бунин описывает 
детство Алексея Арсеньева. Основной задачей автора стало 
изображение процесса миромоделирования, когда доминирую
щим импульсом является то, что исходит из сознания самого 
субъекта создания мира. Писатель показал, как ребенок струк-
турирует (моделирует) свой мир. Бунинский герой поглощен 
ходом, движением собственного сознания, занят интенсивным  
миромоделированием радостного, безмятежного детства, пол
ного счастья, тишины, сказочности, солнца, света, блеска. 
Созданная Арсеньевым-ребенком художественная модель 
(картина) мира полна поэзии, лиризма, различных «подроб
ностей жизни». Он создает мир, является участником событий 
и одновременно открывает мир, демонстрируя силу воображения, 
острую восприимчивость, впечатлительность, эмоциональность, 
созерцательность, умение находить в обычных предметах та-
инственное и загадочное, «свежесть» и непосредственность 
взгляда на окружающие предметы. Миромоделирующими 
компонентами детства Арсеньева становятся ограниченность  
пространства (дом-усадьба), близкого окружения (семья). 
Мир бунинского героя строится в границах сложной хро
нотопической структуры (замкнутость и линейность, откры
тость пространства; время, связанное с процессом взросления 
и изменения личности героя; одновременное сосуществование 
времени прошлой жизни героя и настоящего времени зрелого 
повествователя; присутствие в тексте времени Вечности). 
Миромоделирующими константами детства героя являются 



250 Е. Ю. Шестакова

устремление к одиночеству, уединению, красота природы, 
чтение, размышление о близких людях. Страсть к дороге, 
путешествиям, открытиям, устремленность к познанию высших 
истин бытия и постижению духовной реальности определяет  
жизненную траекторию Арсеньева. Особое значение в тексте 
обретают мотивы бесконечности, образы просторов и далей. 
Миромоделирующими универсалиями детства героя стано
вятся родовая память, семейная преемственность, обращен
ность к Богу. Образ звезды предстает символом вечности. 
Модель детства полна ностальгического звучания, пронизана 
чувством тоски об утраченном детстве, доме, природе, России.

В романе «Жизнь Арсеньева» И. А. Бунин проявил себя как 
наследник и продолжатель традиций русской классической 
литературы о детстве: это поэтизация детства, воссоздание бо-
гатства и сложности детской души, изображение процесса раз-
вития, взросления героя. Обязательным в бунинском романе, 
как и в повести Л. Н. Толстого, становится ностальгическое 
звучание, изображение красоты и гармоничности природы, 
образ России. Вместе с тем И. А. Бунин стремится к обновлению  
традиции. В романе появляются трагические ноты, автор стре-
мится увековечить образ ушедшей России, погибшей в результате 
исторической катастрофы. Новаторство автора проявилось 
в стилевом своеобразии (проза, построенная как поэтический  
текст; отличающаяся особым лиризмом и «музыкальностью» 
повествовательная структура), особой, отличной от толстов-
ской повести, позиции героя-ребенка и его соотнесенности 
с образом автора.

Список литературы
1.	 Болдырева Е. М. Автобиографическая орнаментальность: принципы 

лейтмотивной организации романа И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» // 
Верхневолжский филологический вестник. 2015. № 2. С. 130–137 
[Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/eli-
brary_24843050_75136239.pdf (21.10.2025). EDN: UXQQTF

2.	 Бунин И. А. Полн. собр. соч.: в 13 т. М.: Воскресенье, 2006. Т. 5: Жизнь  
Арсеньева. Роман (1927–1929; 1933). Божье древо. Рассказы (1927–1931). 480 с.

3.	 Гаршина Е. А. Память как ведущая аксиологема романа-воспоминания 
«Жизнь Арсеньева» И. А. Бунина // Мир науки, культуры, образования. 
2013. № 4 (41). С. 72–76 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.
ru/download/elibrary_20391318_76087930.pdf (21.10.2025). EDN: REFUSP

https://www.elibrary.ru/download/elibrary_24843050_75136239.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_24843050_75136239.pdf
https://www.elibrary.ru/uxqqtf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20391318_76087930.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20391318_76087930.pdf
https://www.elibrary.ru/refusp


Тема детства в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» 251

4.	 Дулова С. А., Николаев Н. И. Проза Гайто Газданова в контексте ме-
няющейся художественной картины мира // Litera. 2019. № 4. С. 128–
134 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/
elibrary_41284987_29886300.pdf (21.10.2025). DOI: 10.25136/2409-
8698.2019.4.30501. EDN: XSHTZK

5.	 Захарова В. Т. Проза Ивана Бунина: аспекты поэтики. Нижний Нов
город: НГПУ, 2013. 111 с.

6.	 Каганова Е. А. Сложные случаи научного комментария к роману «Жизнь 
Арсеньева» и записным книжкам И. А. Бунина // Творчество И. А. Бунина 
в историко-литературном контексте (биография, источниковедение, 
текстология) / ред.-сост. О. А. Коростелев, С. Н. Морозов. М.: Литфакт, 
2019. Вып. 1. С. 760–765 [Электронный ресурс]. URL: https://imwerden.de/
pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pd-
f?ysclid=mkgsvesczc798173345 (21.10.2025). (Сер.: Академический Бунин; 
вып. 1.)

7.	 Колобаева Л. А. Русский символизм. М.: Изд-во Моск. ун-та, 2000. 296 с.
8.	 Левина Н. Н. Специфика художественного миромоделирования в поэзии 

Н. Циликина // Вестник угроведения. 2022. Т. 12. № 3. С. 453–462 
[Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/eli-
brary_49798294_34029519.pdf (21.10.2025). DOI: 10.30624/2220-4156-2022-
12-3-453-462. EDN: WYYNFN

9.	 Мальцев Ю. В. Иван Бунин, 1870–1953. M.: Посев, 1994. 432 с. [Электронный ре-
сурс]. URL: https://imwerden.de/pdf/maltsev_bunin_1994__ocr.pdf (21.10.2025).

10.	 Мартиросян К. Г. Синтетизм в романе И. А. Бунина «Жизнь Арсеньева» // 
Вестник Московского университета. Серия 9: Филология. 2015. № 6. 
С. 179–188 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/down-
load/elibrary_27125423_40644662.pdf (21.10.2025). EDN: WVPFQZ

11.	 Михайлов О. Н. Иван Алексеевич Бунин: очерк творчества. М.: Наука, 
1967. 174 с.

12.	 Ничипоров И. Б. Поэзия темна, в словах не выразима…: творчество 
И. А. Бунина и модернизм. М.: Метафора, 2003. 256 с. [Электронный ре-
сурс]. URL: https://djvu.online/file/ehRwjNg6MlPup?ysclid=mkgu9wm-
c8m916603991 (21.10.2025).

13.	 Пономарев Е. Р. Преодолевший модернизм: творчество И. А. Бунина  
эмигрантского периода. М.: Литфакт, 2019. 337 с. (Сер.: Академический  
Бунин.) EDN: YNTQLP

14.	 Пращерук Н. В. Проза И. А. Бунина в диалогах с русской классикой. 
Екатеринбург: Изд-во Урал. федерал. ун-та, 2016. 206 с.

15.	 Степун Ф. А. Встречи: Достоевский, Л. Толстой, Бунин и [др.]. Мюнхен: 
Т-во зарубежных писателей, 1962. 202 с.

16.	 Толстой Л. Н. Полн. собр. соч.: в 90 т. М.: Терра, 1992. Т. 1: Детство. 
Юношеские опыты / вступ. ст. В. Г. Черткова; ред. А. Е. Грузинский, 
М. А. Цявловский. 356 с.

17.	 Шкловский В. Б. Гамбургский счет: статьи — воспоминания — эссе 
(1914–1933). М.: Сов. писатель, 1990. 544 с.

https://www.elibrary.ru/download/elibrary_41284987_29886300.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_41284987_29886300.pdf
https://www.elibrary.ru/xshtzk
https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgsvesczc798173345
https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgsvesczc798173345
https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgsvesczc798173345
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_49798294_34029519.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_49798294_34029519.pdf
https://www.elibrary.ru/wyynfn
https://imwerden.de/pdf/maltsev_bunin_1994__ocr.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27125423_40644662.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27125423_40644662.pdf
https://www.elibrary.ru/wvpfqz
https://djvu.online/file/ehRwjNg6MlPup?ysclid=mkgu9wmc8m916603991
https://djvu.online/file/ehRwjNg6MlPup?ysclid=mkgu9wmc8m916603991
https://www.elibrary.ru/yntqlp


252 Elena Yu. Shestakova

References
1.	 Boldyreva E. M. Autobiographic Ornamentation: Leitmotif Organization 

Principles in I. A. Bunin’s Novel “The Life of Arseniev”. In: Verkhnevolzhskiy 
filologicheskiy vestnik [Verhnevolzhski Philological Bulletin], 2015, no. 2, 
pp.  130–137. Available at:  https://www.elibrary.ru/download/eli-
brary_24843050_75136239.pdf (accessed on October 21, 2025). EDN:  
UXQQTF (In Russ.)

2.	 Bunin I. A. Polnoe sobranie sochineniy: v 13 tomakh [The Complete Works: 
in 13 Vols]. Moscow, Voskresen’e Publ., 2006, vol. 5: The Life of Arseniev. 
Novel (1927–1929; 1933). God’s Tree. Stories (1927–1931). 480 p. (In Russ.)

3.	 Garshina E. A. Memory as the Main Axiologic Unit in the Novel “The Life 
of Arseniev” by I. A. Bunin. In: Mir nauki, kul’tury, obrazovaniya [The World 
of Science, Culture and Education], 2013, no. 4 (41), pp. 72–76. Available at: 
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20391318_76087930.pdf (accessed 
on October 21, 2025). EDN: REFUSP (In Russ.)

4.	 Dulova S. A., Nikolaev N. I. Gaito Gazdanov’s Prose in Terms of Changing 
Worldview in Literature. In: Litera, 2019, no. 4, pp. 128–134. Available at: 
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_41284987_29886300.pdf (accessed 
on October 21, 2025). DOI: 10.25136/2409-8698.2019.4.30501. EDN: XSHTZK 
(In Russ.)

5.	 Zakharova V. T. Proza Ivana Bunina: aspekty poetiki [Prose of Ivan Bunin: 
Aspects of Poetics]. Nizhny Novgorod, Nizhny Novgorod State Pedagogical 
University Publ., 2013. 111 p. (In Russ.)

6.	 Kaganova E. A. Complex Cases of Scientific Commentary on the Novel “The 
Life of Arseniev” and the Notebooks of I. A. Bunin. In: Tvorchestvo I. A. Bu­
nina v istoriko-literaturnom kontekste (biografiya, istochnikovedenie, tek­
stologiya) [The Works of I. A. Bunin in the Historical and Literary Context 
(Biography, Source Studies, Textual Criticism)]. Moscow, Litfakt Publ., 2019, 
issue 1, pp. 760–765. Аvailable at: https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bun-
ina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgs
vesczc798173345 (accessed on October 21, 2025). (Ser.: Academic Bunin;  
issue 1.) (In Russ.)

7.	 Kolobaeva L. A. Russkiy simvolizm [Russian Symbolism]. Moscow, Lomonosov 
Moscow State University Publ., 2000. 296 p. (In Russ.)

8.	 Levina N. N. Specifics of Artistic World Modeling in N. Tsilikin’s Poetry. 
In: Vestnik ugrovedeniya [Bulletin of Ugric Studies], 2022, vol. 12, no. 3, 
pp.  453–462. Аvailable at: https://www.elibrary.ru/download/eli-
brary_49798294_34029519.pdf (accessed on October 21, 2025). DOI: 
10.30624/2220-4156-2022-12-3-453-462. EDN: WYYNFN (In Russ.)

9.	 Mal’tsev Yu. V. Ivan Bunin, 1870–1953. Moscow, Posev Publ., 1994. 432 p. 
Аvailable at: https://imwerden.de/pdf/maltsev_bunin_1994__ocr.pdf (ac-
cessed on October 21, 2025). (In Russ.)

10.	Martirosyan K. G. Synthetism in I. A. Bunin’s Novel “The Life of Arseniev”. 
In: Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 9: Filologiya [Moscow State 
University Bulletin. Series 9: Philology], 2015, no. 6, pp. 179–188. Аvailable 

https://www.elibrary.ru/download/elibrary_24843050_75136239.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_24843050_75136239.pdf
https://www.elibrary.ru/uxqqtf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20391318_76087930.pdf
https://www.elibrary.ru/refusp
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_41284987_29886300.pdf
https://www.elibrary.ru/xshtzk
https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgsvesczc798173345
https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgsvesczc798173345
https://imwerden.de/pdf/tvorchestvo_bunina_v_istoriko-literaturnom_kontekste_2019__izd.pdf?ysclid=mkgsvesczc798173345
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_49798294_34029519.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_49798294_34029519.pdf
https://www.elibrary.ru/wyynfn
https://imwerden.de/pdf/maltsev_bunin_1994__ocr.pdf


The Theme of Childhood in the Novel by I. A. Bunin… 253

at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27125423_40644662.pdf 
(accessed on October 21, 2025). EDN: WVPFQZ (In Russ.)

11.	Mikhaylov O. N. Ivan Alekseevich Bunin: ocherk tvorchestva [Ivan Aleksee­
vich Bunin: Essay of Works]. Moscow, Nauka Publ., 1967. 174 p. (In Russ.)

12.	Nichiporov I. B. Poeziya temna, v slovakh ne vyrazima…: tvorchestvo 
I. A. Bunina i modernism [Poetry Is a Theme that Can not Be Expressed in 
Words…: the Works of I. A. Bunin and Modernism]. Moscow, Metafora Publ., 
2003. 256 p. Available at: https://djvu.online/file/ehRwjNg6MlPup?ysclid=m-
kgu9wmc8m916603991 (accessed on October 21, 2025). (In Russ.)

13.	Ponomarev E. R. Preodolevshiy modernizm: tvorchestvo I. A. Bunina emi­
grantskogo perioda [Overcoming Modernism: the Works of I. A. Bunin During 
the Emigrant Period]. Moscow, Litfakt Publ., 2019. 337 p. (Ser.: Academic 
Bunin.) EDN: YNTQLP (In Russ.)

14.	Prashcheruk N. V. Proza I. A. Bunina v dialogakh s russkoy klassikoy 
[I. A. Bunin’s Prose in Dialogues with Russian Classics]. Ekaterinburg, Ural 
Federal University Publ., 2016. 206 p. (In Russ.)

15.	Stepun F. A. Vstrechi: Dostoevskiy, L. Tolstoy, Bunin i dr. [Meetings: Dosto­
evsky, L. Tolstoy, Bunin, and Others]. Munich, Tovarishchestvo zarubezhnykh 
pisateley Publ., 1962. 202 p. (In Russ.)

16.	Tolstoy L. N. Polnoe sobranie sochineniy: v 90 tomakh [The Complete Works: 
in 90 Vols]. Moscow, Terra Publ., 1992, vol. 1: Childhood. Youthful Experi
ments. 356 p. (In Russ.)

17.	 Shklovskiy V. B. Gamburgskiy schyot: stat’ i — vospominaniya — esse 
(1914–1933) [The Hamburg Account: Articles — Memories — Essays (1914–
1933)]. Moscow, Sovetskiy pisatel’ Publ., 1990. 544 p. (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Шестакова Елена Юрьевна, 
кандидат филологических наук, 
доцент кафедры литературы и рус
ского языка, Северный (Арктиче
ский) федеральный университет 
им. М. В. Ломоносова (наб. Северной 
Двины, 17, г. Архангельск, Россий
ская Федерация, 163002); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0001-5764-0576; 
e-mai l: shestackova.lena2013@ 
yandex.ru.

Elena Yu. Shestakova, PhD (Philo
logy), Associate Professor of the 
Department of Literature and Russian 
Language, Northern (Arctic) Federal 
University Named After M. V. Lo-
monosov (nab. Northern Dvina 17, 
Arkhangelsk, 163002, Russian Fe
deration); ORCID: https://orcid.
org/0000-0001-5764-0576; e-mail: 
shestackova.lena2013@yandex.ru.

Поступила в редакцию / Received 28.10.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 25.12.2025
Принята к публикации / Accepted 26.12.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026

https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27125423_40644662.pdf
https://www.elibrary.ru/wvpfqz
https://djvu.online/file/ehRwjNg6MlPup?ysclid=mkgu9wmc8m916603991
https://djvu.online/file/ehRwjNg6MlPup?ysclid=mkgu9wmc8m916603991
https://www.elibrary.ru/yntqlp


2026;24(1):254–273 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© Н. А. Прозорова, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16425
EDN: JXQCPG

Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц:
библейский подтекст

Н. А. Прозорова
Институт русской литературы (Пушкинский Дом),

Российская академия наук
(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация)

e-mail: arhivistka@mail.ru

Аннотация. Категория пути в автобиографической повести О. Ф. Берггольц 
«Дневные звезды» рассмотрена как мировоззренческий принцип автора. 
В сюжетно-композиционной структуре произведения идея пути заявлена 
лексическими средствами в прямой номинации глав («Поездка в город 
Детства», «Поход за Невскую заставу»). Категория движения как духовного 
восхождения обозначена в главках с повторяющейся частью заглавия 
«День вершин». Мотив пути, исследуемый в комплексе с мотивами встречи 
в пути и смерти, обрастает в повести лирическими зарисовками — глав- 
ками-комментариями, главками-рефлексиями, главками-воспоминаниями, 
в которых проявлена идея пути-развития, благодаря чему выстраива- 
ется полноценный сюжет преображения (получение нового знания) и вос- 
хождения (духовная вертикаль) лирической героини. Отмечается парал- 
лелизм композиции: героиня отправляется несколько раз в одни и те же  
места, осознаваемые ею как сакральные: в Углич — во сне и наяву; за Нев- 
скую заставу (место рождения). Еще одно сакральное место — «та самая 
полянка» — национальный пространственный образ («русский простор»). 
Ключом к пониманию авторской интенции являются прямые и скрытые  
библейские цитаты. Мортальный мотив сопутствует мотиву пути при 
встрече с умирающей бабушкой («смерти просто нет»), а также в виде 
отсылки к Откровению Иоанна Богослова («времени уже не будет») и при 
описании состояния лирической героини («мертвое безразличие»). В главе 
«Поход за Невскую заставу» просматриваются элементы паломнического  
текста: описание маршрута с акцентом на трудностях пути (путь-испытание), 
греховное состояние путницы («оледенение» чувств), метафорический 
образ узкого пути, восхождение по вертикали («ступеньки во льду») и ри-
туальный обряд омовения ног. Личный (поколенческий) путь лирической  
героини неотделим от исторического движения России, которое принима- 
ется автором полностью, «вплоть до утрат».
Ключевые слова: О. Ф. Берггольц, «Дневные звезды», мотив пути, под- 
текст, паломнический текст, библейская цитата
Для цитирования: Прозорова Н. А. Поэтика пути в «Дневных звездах» 
О. Ф. Берггольц: библейский подтекст // Проблемы исторической поэтики. 
2026. Т. 24. № 1. С. 254–273. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16425. EDN: JXQCPG



The Poetics of the Path in O. F. Bergholz’s “Daytime Stars”… 255

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16425
EDN: JXQCPG

The Poetics of the Path in O. F. Bergholz’s “Daytime Stars”:
Biblical Subtext

Natalya A. Prozorova
Institute of Russian Literature (Pushkinskiy Dom),

Russian Academy of Sciences
(Saint Petersburg, Russian Federation)

e-mail: arhivistka@mail.ru

Abstract. The category of the path in O. F. Bergholz’s autobiographical novel 
“Daytime Stars” is examined as the author’s worldview principle. In the plot 
and compositional structure of the work, the idea of the path is expressed 
through lexical means, such as the direct naming of chapters (“A Trip to the 
City of Childhood,” “A Journey Beyond the Neva Gate”). The category of move-
ment as a spiritual ascent is specified in the chapters with the recurring title 
“Day of the Peaks.” In the novel, the journey motif, which is explored in con-
junction with the motifs of the meeting on the way and death, is enriched with 
lyrical sketches in chapters with commentary, reflections, and reminiscences, 
which express the idea of a journey of development. This allows for the creation 
of a comprehensive narrative of transformation (acquisition of new knowledge) 
and ascent (spiritual vertical) of the lyrical heroine. The composition is cha- 
racterized by parallelism: the heroine makes several journeys to the same 
places that she perceives as sacred: to Uglich, both in her dreams and in reality, 
and beyond the Neva Gate (her place of birth). Another sacred place is “that 
very clearing,” a national spatial image (“the Russian expanse”). Direct and 
concealed biblical quotations are the key to understanding the author’s inten-
tion. The mortal motif accompanies the motif of the journey when meeting 
a dying grandmother (“there is simply no death”), as well as in the form of a refe- 
rence to the Revelation of John the Evangelist (“there will be no more time”) 
and in the description of the lyrical heroine’s state (“dead indifference”). The 
chapter “The Journey Beyond the Neva Gate” contains elements of a pilgrimage 
text: a description of the route with an emphasis on the difficulties of the jour-
ney (the journey as a test), the sinful state of the traveler (“the freezing” of her 
feelings), a metaphorical image of a narrow path, a vertical ascent (“steps in the 
ice”), and a ritualistic act of washing her feet. The personal (generational) 
journey of the lyrical heroine is inseparable from Russia’s historical path, which 
the author fully embraces, “up to the point of loss.”
Keywords: O. F. Bergholz, “Daytime Stars”, journey motif, subtext, pilgrimage 
text, biblical quotation
For citation: Prozorova N. A. The Poetics of the Path in O. F. Bergholz’s “Day-
time Stars”: Biblical Subtext. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of 
Historical Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 254–273. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16425. 
EDN: JXQCPG (In Russ.)



256 Н. А. Прозорова

Введение
Категории «движение» и «путь» являются фундаменталь- 

ными для любой национальной модели мира. Исследуя культуру 
и миропонимание разных народов мира, Г. Д. Гачев отмечал: 
«…модель русского движения — дорога. Это основной органи- 
зующий образ литературы» [Гачев: 223].

Идею пути в художественной картине мира принято рас-
сматривать как репрезентативный мировоззренческий прин- 
цип автора. Об органичном присутствии чувства пути в созна- 
нии истинного художника писал А. А. Блок:

«Первым и главным признаком того, что данный писатель 
не есть величина случайная и временная,  —  является чувство 
пути» [Блок: 369].

Обретению «чувства пути» писателем способствует его умение 
«стать больше себя» и услышать «"мировой оркестр" души 
народной» [Блок: 368, 371]. Размышляя о мифологеме «путь» 
в контексте творчества А. А. Блока, Д. Е. Максимов ввел понятия 
путь-развитие (поступательное становление) и путь-позиция 
(неизменное кредо) писателя [Максимов: 10, 45], не потерявшие 
своей актуальности и сегодня.

Категория пути в творчестве Берггольц привлекала внима- 
ние исследователей лишь отчасти: отдельные наблюдения были 
сделаны в лирике поэтессы [Тюпа: 100–101, 113], [Прозорова, 
2019: 95, 98–99], в поэме «Твой путь» [Прозорова, 2022: 226–227], 
в «Дневных звездах» [Синявский: 410–411]. Исследования 
«Дневных звезд» касались по преимуществу жанра лирической 
прозы [Синявский], [Павловский], [Бальбуров]; мотив пути 
и его библейский подтекст до настоящего времени специально 
не изучались.

Понятие мотива было исследовано А. Н. Веселовским, рас- 
смотревшим его в соподчинении с сюжетом: «Под мотивом 
я разумею простейшую повествовательную единицу, образно 
ответившую на разные запросы первобытного ума или бытово-
го наблюдения» [Веселовский: 305]; из мотива как простейшего 
образного элемента повествования «вырастает» сложная схема 
сюжета, определяемого как «комплекс мотивов» [Веселовский: 301]. 
«Под сюжетом я разумею тему, — писал ученый, — в которой 



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 257

снуются разные положения-мотивы» [Веселовский: 305]. Кор- 
невым свойством мотива исследователи признают повторя- 
емость/вариативность и узнаваемость его в тексте/творчестве. 
Исследуя категорию мотива, Б. Н. Путилов акцентировал вни- 
мание на его моделирующей функции [Путилов: 149], а В. Е. Ха- 
лизев подчеркивал семантический статус понятия: «Мотив — 
это компонент произведений, обладающий повышенной зна- 
чимостью (семантической насыщенностью). <…> Мотивы ак- 
тивно причастны теме и концепции (идее) произведения», но 
им не тождественны [Хализев: 301]. Кроме того, коррелирующие 
с темой мотивы «получают свое содержание и смысл не сами 
по себе, а через сопоставление и связь с другими мотивами» 
[Скафтымов: 32] и создают подтекст, разгадка которого способ- 
ствует уяснению смысла произведения.

Настоящая статья посвящена рассмотрению функциональ- 
ных характеристик мотива пути и реализации его на разных 
уровнях повествования в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц, 
а также исследованию библейского подтекста и выявлению 
элементов паломнического текста в главе «Поход за Невскую 
заставу».

Опубликованная в 1959 г. автобиографическая повесть 
О. Ф. Берггольц «Дневные звезды» включает три главы: «По- 
ездка в город Детства», «Та самая полянка», «Поход за Невскую 
заставу»1; первая и третья разбиты на главки с самостоятель- 
ными названиями. В двух главах повести в заглавии есть ука- 
зание на категорию пути (поездка, поход); в главе «Поход за 
Невскую заставу» метафора дороги маркирована на уровне 
номинаций главок «Путь к отцу» и «Путь возврата…». Кроме  
того, категория движения как духовного восхождения косвенно 
обозначена в четырех главках с повторяющейся частью назва- 
ния — «День вершин». Так, идея пути как связующий элемент 
сюжетно-композиционной организации повести выражена 
автором в названиях структурных частей произведения.

1 Берггольц О. Дневные звезды: [автобиогр. повесть]. Л.: Сов. писатель, 
1959. 164 с. С 1971 г. в повесть была включена четвертая глава «Доброе 
утро, люди!» (Берггольц О. Дневные звезды. Л.: Сов. писатель, 1971. 
С. 230–252).



258 Н. А. Прозорова

Путь в Углич во сне и наяву

Повесть начинается с рассказа о городе детства — Угличе, 
куда по обстоятельствам голодного времени Мария Тимофе-
евна Берггольц увезла из Петрограда дочерей, Ольгу и Марию. 
Семья проживала в келье Богоявленского женского монасты-
ря, рядом с пятиглавым Богоявленским собором — архитектур- 
ной доминантой древнего русского города. Углич стал для Берг-
гольц духовным истоком и осмыслялся как важнейший нацио- 
нальный топос, обретая новые смыслы в творческой перспективе 
(подробнее: [Прозорова, 2021b]). Монастырский двор с Бого- 
явленским собором осознавался поэтессой как «место чистей- 
шего, торжествующего, окончательного счастья»2 и снился ей 
всю жизнь в повторяющемся сне.

Первая главка-зарисовка «Сон» рассказывает о страстном  
желании лирической героини, попавшей в Углич, дойти до со- 
бора. При этом «в пространстве сна Углич и собор являются 
идентичными по значимости объектами (попадание в Углич 
означает путь к собору)» [Прозорова, 2021b: 203]. Берггольц 
писала:

«И вот я иду по зеленоватой, мерцающей улице, а вдали тоже мер-
цает и светится белая громада собора. Мне обязательно нужно 
дойти до него, <…> и я знаю, что, когда дойду до собора, до  
лип, — наступит удивительное, мгновенное, полное счастье. <…> 
…и собор все ближе, все ярче, и все нарастает и нарастает во мне 
предчувствие счастья, <…> и все ближе собор, и вдруг — конец: 
просыпаюсь! Так и не удалось мне за долгие-долгие годы дойти — 
во сне — до "своего собора"» (Берггольц, 1990: 219–220).

При этом, несмотря на то что цель не была достигнута, Берггольц 
определила свой сон как «самый любимый и самый счастли- 
вый» (Берггольц, 1990: 217), манифестируя тем самым объектив- 
ную ценность пути к духовному истоку как нравственно-
очищающее деяние, само по себе дающее ощущение счастья.

2 Берггольц О. Ф. Дневные звезды // Берггольц О. Ф. Собр. соч.: в 3 т. 
Л.: Худож. лит., 1990. Т. 3: Стихотворения и поэма. Пьесы. Проза, 1954–1975 / 
сост. Т. Головановой, Д. Благова, Л. Кузьминой. С. 219. Далее ссылки на это 
издание приводятся в тексте статьи с использованием сокращения Берг-
гольц, 1990 и указанием страницы в круглых скобках.



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 259

Не менее символичен обратный путь семьи из Углича до- 
мой, в Петроград, описанный в главках «Папа приехал» и «Сказ-
ка о свете» и заявленный в проекции духовного роста тогда 
юной героини. Во время сутолоки на вокзале, среди людей 
с голодными, мертвенными лицами (как «на плакатах Помгола» 
(Берггольц, 1990: 225)), озабоченных единой целью — скорее 
вернуться домой, появилось необычное ощущение бытия: 
сопричастность девочки-героини всему происходящему во- 
круг. «…И вдруг я ощутила себя целиком во власти этой сти- 
хии, — писала Берггольц, — ясно почувствовала, что меня — 
отдельно — вовсе и нет на земле» (Берггольц, 1990: 226), — 
важное заявление, свидетельствующее о способности услы- 
шать «"мировой оркестр" души народной» [Блок: 371]. Именно 
в дороге, в пути у автора появлялись новые мироощущения, 
а случайные встречи получали статус уникальных [Прозорова, 
2024b: 158]. В образ дороги органично вплетается мотив встре- 
чи в пути: автор проявляет подчеркнутое внимание к случай- 
ным попутчикам в поезде, их разговору, переданному с орфо- 
эпическими особенностями речи простых людей, говорящих 
о Волховстрое и «е-лек-тричестком» свете. «…Ночной разговор 
в вагоне — путь в Петроград, весь целиком, — резюмировала  
Берггольц в главке "Петроград", — <…> все это теперь навсегда 
останется во мне как часть меня самой, как нечто вечно жи-
вое…» (Берггольц, 1990: 230).

Спустя тридцать с лишним лет Берггольц предприняла по- 
ездку в город детства, приехала в Углич и описала в главке «Две 
встречи» путь к собору теперь уже наяву. Движение началось 
от городской гостиницы в ранний час, когда «неясный жем-
чужный рассвет перешел в утро» (Берггольц, 1990: 248). Несмотря 
на умиротворяющий пейзаж, идти к храму было «почему-то  
вдруг страшно» (Берггольц, 1990: 248). Он виднелся издалека 
«черными куполами в еле заметных ржавых звездах» (Берг- 
гольц, 1990: 248). Образ «ржавой звезды» в астральной поэтике 
Берггольц — символ послевоенных утрат: «ржавый Марс», «ба- 
гровый Марс» определялся поэтессой как «бесплодная звезда» 
[Прозорова, 2013: 135]. В начале пути к собору сам вид «ржавых 
звезд» на куполах уже не мог сулить того ощущения счастья, 
которое охватывало лирическую героиню во сне об Угличе-
соборе. Наяву дорога к храму стала путем утрат. «Я дошла 



260 Н. А. Прозорова

до самого собора, — писала Берггольц, — в обшарпанном, сло- 
вно покрытом лишаями, основательно осевшем в землю со- 
боре был склад "Заготзерна" и нефтебазы» (Берггольц, 1990: 248), — 
любимого собора больше не было на земле. В непростой ситуа- 
ции «невстречи» со «своим собором» лирической героине по- 
могла случайная беседа с эвакуированной в Углич из блокад-
ного Ленинграда женщиной (во время войны — девочкой, 
а теперь — матерью трехлетнего сына), для которой блокадное 
детство было, по словам Берггольц, тем же, чем для нее уг- 
личское (Берггольц, 1990: 250). И только после разговора, вы- 
явившего сближение двух разных, но одновременно похожих 
судеб, автор вновь констатирует обновленное восприятие бы-
тия, «чувство своей живой  с о п р и ч а с т н о с т и»  с жизнью  
страны, «вплоть до утрат» (Берггольц, 1990: 252). (В число утрат, 
согласно китежскому концепту Берггольц, входят ушедшие 
«в землю и в воду» (Берггольц, 1990: 252) национальные ценности — 
православная вера и идея коммуны3.) В описанной «дорожной» 
ситуации четко выделяется мотив случайной встречи в пути: 
встреча становится своеобразным катализатором духовных 
перемен для героини-повествователя, декларирующей в конеч- 
ном счете готовность идти вместе со страной вперед «к новым 
утратам, к новым возникновениям» (Берггольц, 1990: 252).

Отметим особенность сюжетной организации «Дневных 
звезд», проявляющуюся в параллелизме композиции: пооче- 
редно показаны путешествия в одно и то же — сакральное 
в сознании автора — место. Сюжет развертывается по ходу 
движения лирической героини в Углич и обратно, и на эту глав-
ную линию пути нанизываются разнообразные лирические 
зарисовки (в виде главок-воспоминаний, главок-комментариев 
и главок-рефлексий); при этом ситуация «в дороге» провоцирует  
рефлексию, акты духовного самопознания и в результате — но- 
вое мироощущение.

3 Ср.: Углич стоял, «точно погружаясь в воду» (Берггольц, 1990: 224); 
материальное воплощение идеи коммуны — Первороссийск — уходил 
в воду, «точно град Китеж в Светлояр-озеро» (Берггольц О. Пьесы 
и сценарии / вступ. ст. З. С. Паперного; сост., подгот. текста, подбор илл. 
и аннотации к ним М. Ф. Берггольц. Л.: Искусство, 1988. С. 296). Далее 
ссылки на это издание приводятся в тексте статьи с использованием 
сокращения Берггольц, 1988 и указанием страницы в круглых скобках.



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 261

«Та самая полянка» — прогулка в детство

В небольшой по объему второй главе «Та самая полянка» 
рассказывается о походе в Зоологический сад, изменившем ми-
роощущение лирической героини. Отец, желающий помочь 
взрослой дочери отвлечься от гнетущих неприятностей, «повел» 
ее в зоопарк, и этот путь оказался символическим: он «ловко 
увел меня в детство, — писала Берггольц, — от тяжких моих 
дел» (Берггольц, 1990: 270). Достаточно было отцу напомнить ей 
во время прогулки о лесной полянке возле деревни Заручевье 
Новгородской губернии, куда дочери любили ходить за гри-
бами и с которой открывался вид на луга, речку, избушку, 
а главное, — на «простор и свет, русский, мудрый, добрый» 
(Берггольц, 1990: 271), как одно воспоминание о родном исто- 
ке — деревенском русском пейзаже — прибавило сил, уверен- 
ности и спокойствия. Тревога ушла, как это случалось в детстве, 
когда страх пропадал сразу, как только «ступишь <…> на ту  
самую полянку» (Берггольц, 1990: 270). Попутно заметим, что 
русский простор — репрезентативный национальный топос 
в поэтике пространства Берггольц. Так, в киносценарии «Ленин- 
градская симфония» поэтесса дала музыкальный экфрасис 
вступления «Рассвет на Москва-реке» к опере «Хованщина» 
М. П. Мусоргского, где описала реку, которая «стелется по 
необъятному, былинному пространству» (Берггольц, 1988: 224), 
а в киносценарии «Первороссияне» место, выбранное питер- 
скими рабочими для строительства коммуны, определила как 
«библейский былинный простор» (Берггольц, 1988: 255).

Походы за Невскую заставу
Особого внимания заслуживает третья глава «Поход за  

Невскую заставу», в названии которой маркирована тема 
сопротивления пространства. По уже отмеченному принци- 
пу параллелизма глава выстроена вокруг двух посещений 
лирической героиней Невской заставы: первое было совершено 
в отчий дом на Палевском проспекте в октябре 1941 г., второе — 
в начале февраля 1942 г. в амбулаторию фабрики, где работал 
врачом отец поэтессы, Ф. Х. Берггольц. Походы за Невскую 
заставу в обоих случаях прочитываются не как внешнее 



262 Н. А. Прозорова

(горизонтальное) движение из центра блокадного Ленинграда 
на окраину, а как внутренний (глубинный) поиск-путь, ведущий 
к обретению истинного знания и постижения себя.

В связи с этим особое значение в мотиве пути приобретает 
подтекст — «подспудная сюжетная линия, дающая о себе знать 
лишь косвенным образом, притом чаще всего в наиболее 
ответственные, психологически знаменательные и поворотные, 
"ударные" моменты сюжетного развития» [Сильман: 89–90]. 
Среди читателей-современников находились те, кому удалось 
уловить в путешествии за Невскую заставу библейский под- 
текст. В дневниковой записи от 22 апреля 1960 г. Берггольц 
писала:

«…Флора Сырникова (Сыркина4. — Н. П.), искусствовед, заявила 
сегодня, что "Поход" напоминает ей Библию или Евангелие. Что, 
читая — "понравилось" это не то слово — происходит обращение 
в веру. Ну, уж куда больше — ведь заветнейшая же мечта, — 
и неужели же это хоть немного пробивается, становится понятным 
людям»5.

Эта запись обязывает нас перечитать главу и вычленить из нее  
те ассоциативные связи, которые привели Сыркину к такому 
умозаключению.

Итак, первый поход за Невскую заставу в октябре 1941 г. 
имел целью попрощаться с умирающей в отчем доме бабушкой, 
простой женщиной, благословившей холодеющей рукой свою 
внучку-«безбожницу». Картина прощания описана в главке 
«Цветы бессмертные», в названии которой маркирован мор-
тальный мотив6. Наблюдая, как достойно, «не замечая смерти» 

4 Вероятно, описка. Имеется в виду Сыркина Флора Яковлевна  
(1920–2000) — искусствовед, вторая жена художника А. Г. Тышлера.

5 Берггольц О. Ф. Мой дневник / отв. сост. А. П. Гаврилова, Н. А. Стриж- 
кова. М.: Кучково поле Музеон, 2020. Т. 3: 1941–1971. С. 609. Далее ссылки 
на это издание приводятся в тексте статьи с использованием сокращения  
Берггольц, 2020 и указанием страницы в круглых скобках.

6 Заглавие задает прочтение сцены с учетом рассказанной ранее, 
в главке «День вершин. Детство», истории восприятия юной Берггольц  
молитвы «Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Бессмертный, помилуй 
нас». Детское воображение «перевело» услышанную молитву в звуко- 
образ: «Цветы божьи, цветы крепкие, цветы бессмертные, помилуйте 
нас!» (Берггольц, 1990: 286). О значении нового звукообраза молитвы см.: 
[Прозорова, 2024a: 192–194].



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 263

проживает бабушка свои последние минуты, героиня испытала 
новое для себя жизнеощущение, выразившееся в рефлексии:

«…значит, смерти просто нет…» (Берггольц, 1990: 296).

Следующая встреча произошла на улице с няней Авдотьей 
и описана как случайная в главке «День вершин. "Гужова 
не взять"». Авдотья, воспитавшая юную Берггольц, и сейчас 
сыграла роль старшего наставника, убежденно заявляя, что 
немцам «нашего Гужова (родная деревня няни. — Н. П.) ни в кои 
веки не взять» (Берггольц, 1990: 298). Еще одна случайная встреча 
за Невской заставой с отцом (он окликнул дочь на улице) окон- 
чательно утвердила Берггольц в мысли:

«…мы не можем погибнуть» (Берггольц, 1990: 302).

Знаковые встречи на пути привели к тому, что, стоя на род-
ной заставской земле, Берггольц взглянула на «круглые, биб- 
лейски прекрасные, первозданные облака», увидела, как вся 
жизнь распростерлась перед ней, и к ней вновь пришло чувство-
откровение. «Сказали когда-то, — писала Берггольц, — вре- 
мени больше не будет. <…> …все оно сжалось в один лучевой 
пучок во мне, все время, все бытие. И весело рухнули пере- 
городки между жизнью и смертью» (Берггольц, 1990: 302).

Скрытая библейская цитата — отсылка к словам Ангела, 
возвещающего, что «времени уже не будет» в Откровении 
Иоанна Богослова (Откр. 10:6), — ключ к авторской интенции: 
пришел, по Берггольц, момент истины, проверки, расплаты, 
ответа на главный вопрос, зачем ты жил? Это ощущение она 
выразила и в дневнике. Описывая состоявшийся в начале бло-
кады разговор с Ю. П. Германом, уговаривавшим ее уехать 
из осажденного города, Берггольц, осознавая, что «придется  
только погибнуть» (Берггольц, 2020: 35), решительно отказалась 
покинуть Ленинград и пыталась объяснить собеседнику:

«Но ведь я же для чего-то жила, Юра <…> Сейчас все подводится, 
проверяется…» (Берггольц, 2020: 35–36).

Мысль о том, что нужно выполнить свой долг, автор вложила 
в уста своего отца: «Горе тому, кто покинет осажденный город» 
(Берггольц, 1990: 302).



264 Н. А. Прозорова

Мотив пути в рассказе о возвращении назад, в город, вновь 
сопрягается с мортальным мотивом и библейской аллюзией 
о времени-вечности. «Так шла я из-за Невской заставы <…>, — 
писала Берггольц в конце главки "Корноухий колокол", — 
опьяненная сознанием своего бессмертия и бессмертия всего, 
что меня окружает и окружало раньше, и даже того, что было 
еще до моей памяти» (Берггольц, 1990: 329).

Главки о втором посещении Невской заставы имеют не ме-
нее значимый библейский подтекст. Трудный с физической  
точки зрения поход по блокадному Ленинграду — путь-испы- 
тание — проходил от Радиокомитета до амбулатории фабрики. 
Целью этой «ледовой экспедиции» было желание увидеть отца 
и рассказать ему о смерти мужа, Н. С. Молчанова. На этом пути 
в главке «Перекур» автор акцентирует «оледенение» чувств 
и блокадное опрощение лирической героини. Столкнувшись 
на узкой тропинке с женщиной, тащившей умершего на санках, 
она села с нею перекурить на комодный ящик-гроб; сцена мар-
кирует небрежение женщинами традиций, освященных ве- 
ками [Прозорова, 2021a: 115–116]. Мотивы смерти и случайной 
встречи в пути вновь сопутствуют мотиву дороги. По тро-
пинке, протоптанной между сугробов, шла к отцу женщина, 
потерявшая в жизни опору, не способная плакать, исполненная 
«этакого мертвого безразличия» (Берггольц, 1990: 332), не взгля- 
нувшая даже в сторону отчего дома и готовая умереть:

«Даже не умереть, а раствориться в этом снеге…» (Берггольц, 
1990: 334).

По мере приближения к цели тропинка становилась все бо-
лее узкой и привела к неприступной ледяной горе, на которую 
нужно было взобраться. Казалось, что путь сюда был напрасен, 
но подойдя к горе поближе, героиня увидела, что вверх идут 
высеченные во льду ступеньки — по ним и пришлось ползти 
вверх на четвереньках вместе с женщиной, которая поднимала 
еще и бидон с водой.

К верному наблюдению А. Синявского, заметившего, что 
путь Берггольц за Невскую заставу — «это путь восхождения, 
путь к вершине, хотя автор об этом прямо не говорит ни слова» 



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 265

[Синявский: 411], добавим: автор говорит об этом в библейском 
подтексте. Рассмотрим его.

В религиозной модели мира путь «строится по линии все 
возрастающих трудностей и опасностей, <…> поэтому прео- 
доление пути есть подвиг, подвижничество путника» [Топо- 
ров: 352]. Образы пути — узкая тропа к цели и восхождение 
по ледяным ступеням, уходящим в небо, — отсылают к русской 
средневековой традиции. В древнерусской литературе узкий 
путь — путь спасения, широкий путь — дорога в ад [Сазонова: 
484–485]. Восхождение по духовной вертикали «в святоотеческой  
традиции связывается с образом Лествицы» [Поселенова: 144] 
из сочинения Иоанна Лествичника «Лествица»7, включающего 
30 глав, «ступеней», символизирующих путь преображения 
сознания.

Не раз упоминаемое автором «мертвое безразличие» лири- 
ческой героини трактуется в богословской литературе как 
«окамененное нечувствие» и безбожие [Зеньковский], греховное 
состояние8, одним из проявлений которого является полная 
неспособность человека помочь себе и другим. Чтобы избыть  
его, героиня идет в амбулаторию к отцу — сакральному в ее 
сознании месту, которое одно может вернуть ее к жизни, дать 
силу и духовное обновление. «Конец пути — цель движения, 
где находятся высшие сакральные ценности мира, — отмечал  
Топоров, — либо то препятствие (опасность, угроза), которое, 
будучи преодолено или устранено, открывает доступ к этим 
ценностям» [Топоров: 352].

На последнем рубеже пути в описание вводится важная 
деталь — указание на то, что «ступеньки во льду» вырубил  
отец лирической героини, как бы протягивающий ей руку 
помощи. Попав в амбулаторию, она рассказала ему о смерти  
мужа, постепенно начала «оттаивать» душой и телом и слушать 
отца, который задумчиво, будто медитируя, говорил, что «выше 
любви человеческой — разной… к родной земле, к человеку, 

7 Варианты названия: «Лествица райская», «Скрижали духовные»; 
«лествица» — старославянский вариант слова «лестница».

8 См. в молитве свт. Иоанна Златоуста: «Господи, избави мя всякого 
неведения и забвения, и малодушия и окамененного нечувствия» 
(Окамененное нечувствие: (О жестокосердии): поучения св. отцов. М.: 
Рарогъ, 1998. С. 2).



266 Н. А. Прозорова

к женщине или женщины к мужчине» (Берггольц, 1990: 343) — 
нет ничего на свете, и завершил свою речь прямой цитатой 
из Послания к Ефесянам св. ап. Павла (Еф. 5:32):

«"Ибо тайна сия велика есть": секрет земли…» (Берггольц, 1990: 343).

Данная цитация выполняет функцию своего рода «библейского  
тематического ключа»9, раскрывающего семантику описанной 
далее символической сцены — картины омовения ног путнице. 
Остановимся на этом.

Санитарка Матреша, организовав для пришедшей с мороза  
гостьи «кипяточек», дважды предлагала ей помыться или хотя 
бы помыть ноги, но, помня, с каким трудом женщины подни- 
мают воду по отвесной ледяной лестнице в амбулаторию, 
путешественница решительно отказалась. Однако Матреша, 
натаяв снега и согрев воду, стянула ей валенки с ног и погру- 
зила их в ведерко:

«О, какое это было блаженство, ясное, младенческое блаженство! 
<…> санитарка Матреша, стоя на коленях, мыла и растирала мне 
ноги, и мне почему-то не было стыдно, что мне, взрослому 
человеку, моют ноги…» (Берггольц, 1990: 344). 

Обряд омовения ног путешествующим встречается в рус- 
ской паломнической литературе с Петровского времени [Па- 
ломнические путешествия на Святую землю: 360]10 и восходит 
к эпизоду умывания Иисусом Христом ног своим ученикам, 
описанному в Евангелии от Иоанна (Ин. 13:4–14). Смысл об- 
ряда заключается в демонстрации взаимной любви и смирен- 
ного служения друг другу, а также в необходимости очище- 
ния перед возможной инициацией или предстоящей жертвой 
(см. подробнее: [Федотова]). Так отцовское наставление о «люб- 
ви человеческой» получило визуальную картину: деятельная 
любовь Матреши растопила «окамененное нечувствие» путе- 
шественницы. Семантикой имени санитарки (Матрена от лат. 
Mātrōna — госпожа, мать семьи, матушка) подчеркивается 
высокий статус женщины, стоявшей на коленях перед путницей. 

9 Термин, предложенный для исследований средневековой православ- 
ной литературы [Пиккио: 437].

10 О ритуале омовения ног паломникам-мужчинам и рук женщинам см. 
в текстах: [Паломнические путешествия на Святую землю: 181, 207, 240].



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 267

Так перемещение лирической героини из города за Невскую 
заставу символизирует направленность движения — путь 
от мрака к свету, от смерти к жизни.

В подтексте рассказа о походе к отцу прочитываются эле- 
менты паломнического текста, которые выражены в повество- 
вании от первого лица, описании пути как испытания, цели 
пути (обретение силы), в образах-символах трудного и узкого 
пути, горы/лестницы и ритуальной сцене омовение ног.

В главке «Путь возврата…», завершавшей издание «Днев- 
ных звезд» 1959 г., ситуация возвращения из путешествия-
паломничества восходит к обряду инициации, когда после 
приращения полученного в сакральном месте знания персонаж 
становится другим. Теперь, идя в город по тому же пути, по кото- 
рому лирическая героиня шла двумя днями ранее «почти мерт-
вая», она ощутила в себе желание «жить и работать», а глав-
ное — «жажду отдавать». В этой главке Берггольц близко 
к тексту пересказала изложенную И. Буниным в книге «Осво- 
бождение Толстого» восточную мудрость, согласно которой 
человек проходит в жизни два пути: путь выступления и путь 
возврата. «На Пути Выступления, — писал Бунин, — человек <…> 
живет корыстью чисто личной <…> жаждой "брать" <…>. 
На Пути-же Возврата <…> растет жажда "отдавать" (взятое 
у природы, у людей, у мира): так сливается сознание, жизнь 
человека с Единой Жизнью, с Единым Я — начинается его 
духовное существование»11. Путь к отцу, по словам Берггольц, 
был еще путем выступления, а обратная дорога в город — 
«началом моего вступления на "путь возврата"» (Берггольц, 
1990: 355), т. е. путем к людям, или, если рассматривать это  
движение в парадигме А. Блока, — переходом «от личного 
к общему»12.

Путь поколения
В главке-рефлексии «Главная книга», манифестируя авто- 

биографизм повествования, Берггольц подчеркивает, что 
стержнем книги будет сам писатель: «жизнь его души, путь его 
совести, становление его сознания» (Берггольц, 1990: 237), не- 
отделимые от жизни народа с его стремлением к социальному 

11 Бунин И. Освобождение Толстого. Paris: YMCA-PRESS, 1937. C. 24.
12 Блок А. А. Записные книжки, 1901–1920. М.: Худож. лит., 1965. С. 304.



268 Н. А. Прозорова

обновлению. Миссия писателя, по Берггольц, — проанализи- 
ровать этот путь, поскольку этого ждет от него читатель-
современник, сопоставляющий себя с лирической героиней, 
максимально приближенной к образу автора. «Он хочет уви- 
деть нравственный путь свой без прикрас и без прибеднения, — 
утверждала Берггольц в главке "Дневные звезды", — без умол- 
чаний и без болтовни, без преувеличений, но и без умалений» 
(Берггольц, 1990: 276). При этом путь современника неизменно 
отождествлен автором с историческим путем России, с осозна- 
нием национальных утрат и рассматривался в контексте по-
коленческой темы, пронизывающей все творчество Берггольц.

Таким образом, творческому сознанию Берггольц свойстве- 
нен поступательный путь-развитие, осуществляемый на доро- 
гах, ведущих к сакральным для автора местам (Углич, «та самая 
полянка», Невская застава). Мотив пути проявлен в сюжетно-
композиционной организации повести в прямых номинациях  
структурных частей произведения. Во время движения вперед 
с символическими остановками на «днях вершин» разворачи- 
вается полноценный сюжет о духовном преображении лиричес- 
кой героини. Путь к собору как духовному истоку манифести- 
руется как нравственно-очищающий акт. Личный (он же по- 
коленческий) путь неотделим от исторического движения Рос-
сии, которое принимается автором полностью, «вплоть до утрат». 
Функциональные характеристики мотива пути как испытания 
и самопознания получают свое значение в комплексном рас-
смотрении с мотивами смерти и встречи. В главе «Поход за 
Невскую заставу» прочитываются элементы паломнического  
текста: описание пути как испытания, греховное состояние 
путницы («мертвое безразличие»), метафорический образ узкого 
пути, восхождение по вертикали («ступеньки во льду») и риту- 
альный обряд омовения ног. Ключом к пониманию авторской 
интенции являются прямые и скрытые библейские цитаты 
из Откровения Иоанна Богослова и Послания к Ефесянам 
св. ап. Павла.



Поэтика пути в «Дневных звездах» О. Ф. Берггольц… 269

Список литературы
1.	 Бальбуров Э. А. Поэтика лирической прозы, 1960–1970-е гг. Новосибирск: 

Наука, 1985. 132 с.
2.	 Блок А. А. Душа писателя (Заметки современника) // Блок А. А. 

Собр. соч.: в 8 т. М.; Л.: ГИХЛ, 1962. Т. 5: Проза 1903–1917. С. 367–371 
[Электронный ресурс]. URL: https://imwerden.de/pdf/blok_sobranie_so-
chineny_v_8-mi_tt_tom5_1962__ocr.pdf (10.07.2025).

3.	 Веселовский А. Н. Историческая поэтика. М.: Высш. шк., 1989. 404 с. 
4.	 Гачев Г. Д. Национальные образы мира. Космо-Психо-Логос. М.: 

Прогресс: Культура, [1994]. 479 с.
5.	 Зеньковский В. В., прот. Окамененное нечувствие (У истоков агрес- 

сивного безбожия) // Православная мысль = La pensée orthodoxe: 
труды православного Богословского института в Париже. Париж: 
YMCA-PRESS, 1951. Вып. 8. С. 35–46.

6.	 Максимов Д. Е. Идея пути в поэтическом мире Ал. Блока // Макси- 
мов Д. Е. Поэзия и проза Ал. Блока. Л.: Сов. писатель, 1981. С. 6–151.

7.	 Павловский А. О лирической прозе (О. Берггольц и В. Солоухин) // 
Время, пафос, стиль: художественные течения в современной литера- 
туре: [сб. ст.]. М.; Л.: Наука, 1965. С. 247–271.

8.	 Паломнические путешествия на Святую землю / подгот. текста 
и коммент. И. В. Федоровой // Библиотека литературы Древней Руси: 
в 20 т. СПб.: Наука, 2020. Т. 20. С. 172–248, 353–392 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://imwerden.de/pdf/biblioteka_literatury_drevnej_rusi_
tom_20_2020__ocr.pdf (10.07.2025).

9.	 Пиккио Р. Функция библейских тематических ключей в литератур- 
ном коде православного славянства // Пиккио Р. Slavia Orthodoxa: 
литература и язык. М.: Знак, 2003. С. 431–473. (Сер.: Studia Philologica.)

10.	 Поселенова Е. Ю. Паломнический текст как образец взаимодействия 
художественного и религиозного сознаний // Вестник Томского госу-
дарственного педагогического университета. 2012. № 3 (118). С. 142–146 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
17693544_21367776.pdf (10.07.2025). EDN: OXEWVF

11.	 Прозорова Н. А. Мечта о небе Ольги Берггольц (по архивным мате-
риалам) // Вестник Крымских чтений И. Л. Сельвинского: сб. науч. ст. 
Симферополь: Бизнес-Информ, 2013. Вып. 10: Природа, мир, Вселенная 
в русской литературе. С. 128–138.

12.	 Прозорова Н. А. Семантика пространства в художественной картине  
мира О. Ф. Берггольц // Филологический класс. 2019. № 4 (58). С. 94–100 
[Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_ 
41809343_39319436.pdf (10.07.2025). DOI: 10.26170/FK19-04-12. EDN: 
HWKCVV

13.	 Прозорова Н. А. Женские образы и визуализация травмы в бло- 
кадном тексте Ольги Берггольц // Сибирский филологический жур- 
нал. 2021. № 4. С. 110–123 [Электронный ресурс]. URL: https:// 
elibrary.ru/download/elibrary_47157437_79609048.pdf (10.07.2025). DOI: 
10.17223/18137083/77/9. EDN: OAYRUP (a)



270 Н. А. Прозорова

14.	 Прозорова Н. А. Углич как место памяти в творческом сознании 
Ольги Берггольц // Вестник славянских культур. 2021. Т. 61. С. 199–212 
[Электронный ресурс]. URL: http://vestnik-sk.ru/assets/files/Prozoro-
va-N.-A.pdf (10.07.2025). DOI: 10.37816/2073-9567-2021-61-199-212. EDN: 
JTPPTC (b)

15.	 Прозорова Н. А. Статус двойного эпиграфа к поэме О. Ф. Берггольц 
«Твой путь» // Проблемы исторической поэтики. 2022. Т. 20. № 3. 
С. 213–231 [Электронный ресурс]. URL: https://poetica.pro/files/redak-
tor_pdf/1663051543.pdf (10.07.2025). DOI: 10.15393/j9.art.2022.11162. 
EDN: JVYJMP

16.	 Прозорова Н. А. Звукообразы в поэтике О. Ф. Берггольц // Проблемы 
исторической поэтики. 2024. Т. 22. № 2. С. 187–206 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1715288191.pdf (10.07.2025). 
DOI: 10.15393/j9.art.2024.13802. EDN: IJWNIO (a)

17.	 Прозорова Н. А. «Из писем с дороги» О. Ф. Берггольц: история текста 
и проблема цикла // Сибирский филологический журнал. 2024. № 1. 
С. 148–163 [Электронный ресурс]. URL: https://www.philology.nsc.ru/
journals/spj/pdf/2024_1/11.pdf (10.07.2025). DOI: 10.17223/18137083/86/11. 
EDN: AHTCPF (b)

18.	 Путилов Б. Н. Мотив как сюжетообразующий элемент // Типологические 
исследования по фольклору: сб. ст. памяти Владимира Яковлевича 
Проппа (1895–1970). М.: Наука, 1975. С. 141–155. (Сер.: Исследования 
по фольклору и мифологии Востока.)

19.	 Сазонова Л. И. Идея пути в древнерусской литературе // Russian Lite- 
rature. 1991. Т. 29. № 4. С. 471–487. EDN: VUFGED

20.	 Сильман Т. «Подтекст — это глубина текста» // Вопросы литературы. 
1969. № 1. С. 89–102 [Электронный ресурс]. URL: https://voplit.ru/arti-
cle/podtekst-eto-glubina-teksta/ (10.07.2025).

21.	 Синявский А. Поэзия и проза Ольги Берггольц // Литература и совре- 
менность: статьи. М.: Гослитиздат, 1961. Сб. 2: Статьи о литературе 
1960–1961 гг. С. 391–413.

22.	 Скафтымов А. П. Тематическая композиция романа «Идиот» // 
Скафтымов А. П. Нравственные искания русских писателей. М.: 
Худож. лит., 1972. С. 23–87 [Электронный ресурс]. URL: https://djvu.
online/file/pMiiM9sGGyEeS (10.07.2025).

23.	 Топоров В. Н. Путь // Мифы народов мира: энциклопедия: в 2 т. М.: 
Сов. энциклопедия, 1980. Т. 2. С. 352–353.

24.	 Тюпа В. И. Мотив пути на раздорожье русской поэзии XX века // 
«Вечные» сюжеты русской литературы: «блудный сын» и другие: 
сб. науч. тр. Новосибирск: Институт филологии, 1996. С. 97–114.

25.	 Федотова Е. Я. К интерпретации отрывка Ин 13:1–20 («Умывание 
ног») // Материалы Шестнадцатой ежегодной междунар. междис- 
циплинарной конф. по иудаике (Москва, 3–5 февраля 2009 г.). М.: 
СЭФЕР, 2009. Ч. 2. С. 44–64 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.
ru/download/elibrary_24979444_10079324.pdf (10.07.2025). (Сер.: Акаде- 
мическая серия; вып. 26.) EDN: OSQPDX

26.	 Хализев В. Е. Теория литературы. 3-е изд., испр. и доп. М.: Высш. шк., 
2002. 438 с.



The Poetics of the Path in O. F. Bergholz’s “Daytime Stars”… 271

References
1.	 Bal’burov E. A. Poetika liricheskoy prozy, 1960–1970-e gg. [The Poetics of 

Lyrical Prose, 1960–1970s]. Novosibirsk, Nauka Publ., 1985. 132 p. (In Russ.)
2.	 Blok A. A. The Soul of a Writer (Notes of a Contemporary). In: Blok A. A. 

Sobranie sochineniy: v 8 tomakh [Blok A. A. The Collected Works: in 8 Vols]. 
Мoscow, Leningrad, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhestvennoy lite- 
ratury Publ., 1962, vol. 5, pp. 367–371. Available at: https://imwerden.de/
pdf/blok_sobranie_sochineny_v_8-mi_tt_tom5_1962__ocr.pdf (accessed 
on July 10, 2025). (In Russ.)

3.	 Veselovskiy A. N. Istoricheskaya poetika [Historical Poetics]. Moscow, Vys- 
shaya shkola Publ., 1989. 404 p. (In Russ.)

4.	 Gachev G. D. Natsional’nye obrazy mira. Kosmo-Psikho-Logos [National 
Images of the World. Cosmo-Psycho-Logos]. Moscow, Progress Publ., Kul’tura 
Publ., 1994. 479 p. (In Russ.)

5.	 Zen’kovskiy V. V., Archpriest. Petrified Insensitivity (At the Origins of 
Aggressive Godlessness). In: Pravoslavnaya mysl’ = La pensée orthodoxe: 
trudy pravoslavnogo Bogoslovskogo instituta v Parizhe [Orthodox Thought = 
La pensée orthodoxe: Proceedings of the Orthodox Theological Institute in 
Paris]. Paris, YMCA-PRESS Publ., 1951, issue 8, pp. 35–46. (In Russ.)

6.	 Maksimov D. E. The Idea of the Path in the Poetic World of Alexander Blok. 
In: Maksimov D. E. Poeziya i proza Al. Bloka [Maksimov D. E. Poetry and 
Prose of Alexander Blok]. Leningrad, Sovetskiy pisatel’ Publ., 1981, pp. 6–151. 
(In Russ.)

7.	 Pavlovskiy A. On Lyrical Prose (O. Bergholz and V. Soloukhin). In: Vremya, 
pafos, stil’: khudozhestvennye techeniya v sovremennoy literature [Time, 
Pathos, Style: Artistic Movements in Modern Literature]. Moscow, Leningrad, 
Nauka Publ., 1965, pp. 247–271. (In Russ.)

8.	 Pilgrimages to the Holy Land. In: Biblioteka literatury Drevney Rusi: v 20 to-
makh [Library of Literature of Ancient Rus’: in 20 Vols]. St. Petersburg,  
Nauka Publ., 2020, vol. 20, pp. 172–248, 353–392. Available at: https://imw-
erden.de/pdf/biblioteka_literatury_drevnej_rusi_tom_20_2020__ocr.pdf 
(accessed on July 10, 2025). (In Russ.)

9.	 Picchio R. The Function of Biblical Thematic Keys in the Literary Code of 
Orthodox Slavdom. In: Pikkio R. Slavia Orthodoxa: literatura i yazyk [Pic-
chio R. Slavia Orthodoxa: Literature and Language]. Moscow, Znak Publ., 
2003, pp. 431–473. (Ser.: Studia Philologica.) (In Russ.)

10.	Poselenova E. Yu. The Pilgrim Text as the Sample of Interaction of Art and 
Religious Consciousnesses. In: Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo peda-
gogicheskogo universiteta [Tomsk State Pedagogical University Bulletin], 2012, 
no. 3 (118), pp. 142–146. Available at: https://elibrary.ru/download/eli-
brary_17693544_21367776.pdf (accessed on July 10, 2025). EDN: OXEWVF 
(In Russ.)

11.	Prozorova N. A. Olga Bergholz’s Dream of the Sky (Based on Archival Ma-
terials). In: Vestnik Krymskikh chteniy I. L. Sel’vinskogo: sbornik nauchnykh 
statey [Bulletin of the Crimean Readings by I. L. Selvinsky: Collection of Scien- 
tific Articles]. Simferopol, Biznes-Inform Publ., 2013, issue 10, pp. 128–138. 
(In Russ.)



272 Natalya A. Prozorova

12.	Prozorova N. A. Semantics of Space in the Artistic Picture of the World of 
O. F. Bergholz. In: Filologicheskiy klass [Philological Class], 2019, no. 4 (58), 
pp. 94–100. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_41809343_ 
39319436.pdf (accessed on July 10, 2025). DOI: 10.26170/FK19-04-12. EDN: 
HWKCVV (In Russ.)

13.	Prozorova N. A. Female Images and Trauma Visualization in the Blockade 
Text of Olga Bergholz. In: Sibirskiy filologicheskiy zhurnal [Siberian Journal 
of Philology], 2021, no. 4, pp. 110–123. Available at: https://elibrary.ru/
download/elibrary_47157437_79609048.pdf (accessed on July 10, 2025). 
DOI: 10.17223/18137083/77/9. EDN: OAYRUP (In Russ.) (a)

14.	Prozorova N. A. Uglich as a Place of Memory in Olga Bergholz’s Creative 
Vision. In: Vestnik slavyanskikh kul’tur [Bulletin of Slavic Cultures], 2021, 
vol. 61, pp. 199–212. Available at: http://vestnik-sk.ru/assets/files/Prozoro-
va-N.-A.pdf (accessed on July 10, 2025). DOI: 10.37816/2073-9567-2021-61-
199-212. EDN: JTPPTC (In Russ.) (b)

15.	Prozorova N. A. The Status of the Double Epigraph to the Poem “Your Way” 
by O. F. Bergholz. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of His-
torical Poetics], 2022, vol. 20, no. 3, pp. 213–231. Available at: https://poetica.
pro/files/redaktor_pdf/1663051543.pdf (accessed on July 10, 2025). DOI: 
10.15393/j9.art.2022.11162. EDN: JVYJMP (In Russ.)

16.	Prozorova N. A. Sound Images in Poetics by O. F. Bergholz. In: Problemy 
istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2024, vol. 22, no. 2, 
pp. 187–206. Available at: https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1715288191.
pdf (accessed on July 10, 2025). DOI: 10.15393/j9.art.2024.13802. EDN:  
IJWNIO (In Russ.) (a)

17.	 Prozorova N. A. “From the Letters from the Road” by O. F. Bergholz: the 
History of the Text and the Problem of the Cycle. In: Sibirskiy filologicheskiy 
zhurnal [Siberian Journal of Philology], 2024, no. 1, pp. 148–163. Available 
at: https://www.philology.nsc.ru/journals/spj/pdf/2024_1/11.pdf (accessed 
on July 10, 2025). DOI: 10.17223/18137083/86/11. EDN: AHTCPF (In Russ.) (b)

18.	Putilov B. N. Motif as a Plot-Forming Element. In: Tipologicheskie issledo-
vaniya po fol’kloru: sbornik statey pamyati Vladimira Yakovlevicha Proppa 
(1895–1970) [Typological Studies on Folklore: a Collection of Articles in 
Memory of Vladimir Yakovlevich Propp (1895–1970)]. Moscow, Nauka Publ., 
1975, pp. 141–155. (Ser.: Researches on Folklore and Mythology of the East.) 
(In Russ.)

19.	Sazonova L. I. The Idea of the Path in Ancient Russian Literature. In: Rus-
sian Literature, 1991, vol. 29, no. 4, pp. 471–487. EDN: VUFGED (In Russ.)

20.	Sil’man T. “Subtext Is the Depth of the Text”. In: Voprosy literatury, 1969, 
no. 1, pp. 89–102. Available at: https://voplit.ru/article/podtekst-eto-glubi-
na-teksta/ (accessed on July 10, 2025). (In Russ.)

21.	Sinyavskiy A. Poetry and Prose by Olga Bergholz. In: Literatura i sovremen-
nost’: stat’i [Literature and Modernity: Articles]. Moscow, Goslitizdat Publ., 
1961, сollection 2: Articles on Literature 1960–1961, pp. 391–413. (In Russ.)



The Poetics of the Path in O. F. Bergholz’s “Daytime Stars”… 273

22.	Skaftymov A. P. Thematic Composition of the Novel “The Idiot”. In: Skafty-
mov A. P. Nravstvennye iskaniya russkikh pisateley [Skaftymov A. P. Moral 
Quests of Russian Writers]. Moscow, Khudozhestvennaya literatura Publ., 
1972, pp. 23–87. Available at: https://djvu.online/file/pMiiM9sGGyEeS 
(accessed on July 10, 2025). (In Russ.)

23.	Toporov V. N. The Path. In: Mify narodov mira: entsiklopediya: v 2 tomakh 
[Myths of the Peoples of the World: Encyclopedia: in 2 Vols]. Moscow, Sovet-
skaya entsiklopediya Publ., 1980, vol. 2, pp. 352–353. (In Russ.)

24.	Tyupa V. I. The Motif of the Roadside in Russian Poetry of the 20th Cen-
tury. In: “Vechnye” syuzhety russkoy literatury: “bludnyy syn” i drugie: sbornik 
nauchnykh trudov [“Eternal” Plots of Russian Literature: “The Prodigal Son” 
and Others: a Collection of Scientific Papers]. Novosibirsk, Institut filologii 
Publ., 1996, pp. 97–114. (In Russ.)

25.	Fedotova E. Ya. The Footwashing (John 13:1–20): on the Question of Inter-
pretation. In: Materialy Shestnadtsatoy ezhegodnoy mezhdunarodnoy 
mezhdistsiplinarnoy konferentsii po iudaike (Moskva, 3–5 fevralya 2009 g.) 
[Proceedings of the Sixteenth Annual International Conference on Jewish 
Studies (Moscow, February 3–5, 2009)]. Moscow, SEFER Publ., 2009, part 2, 
pp. 44–64. Available at: https://elibrary.ru/download/elibrary_24979444_ 
10079324.pdf (accessed on July 10, 2025). (Ser.: Academic Series; issue 26.) 
EDN: OSQPDX (In Russ.)

26.	Khalizev V. E. Teoriya literatury: uchebnik dlya studentov vuzov [Theory of 
Literature: a Textbook for University Students]. 3rd ed., corrected and sup-
plemented. Moscow, Vysshaya shkola Publ., 2002. 438 p. (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Прозорова Наталья Аркадьевна, 
кандидат филологических наук, 
старший научный сотрудник, Ин- 
ститут русской литературы (Пуш- 
кинский Дом), Российская акаде- 
мия наук (наб. Макарова, 4, г. Санкт-
Петербург, Российская Федерация, 
199034); ORCID: https://orcid.org/ 
0000-0003-3828-4080; e-mail: arhi-
vistka@mail.ru.

Natalya A. Prozorova, PhD (Philo- 
logy), Senior Researcher, Institute  
of Russian Literature (Pushkinskiy 
Dom), Russian Academy of Sciences 
(nab. Makarova 4, Saint Petersburg, 
199034, Russian Federation); ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-3828-4080; 
e-mail: arhivistka@mail.ru.

Поступила в редакцию / Received 12.07.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 10.11.2025
Принята к публикации / Accepted 15.12.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026



2026;24(1):274–295 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

© А. А. Олейников, 2026

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15682
EDN: WNHSGF

«В круге первом» А. И. Солженицына 
как пасхальный роман

А. А. Олейников
Воронежский государственный педагогический университет

(г. Воронеж, Российская Федерация)
e-mail: alexei.oleinikov.alexanderovic@gmail.com

Аннотация. В статье использованы теоретические разработки И. А. Есаулова, 
позволяющие выявить и рассмотреть пасхальную тему в романе А. И. Сол
женицына «В круге первом». Соглашаясь с тем, что пасхальный архетип 
является ключевым фактором жанропорождения в русской литературе 
XIX–XX вв., автор статьи пришел к выводу, что религиозно-философ-
ский роман писателя является по своей жанровой природе пасхальным ро-
маном, рождественская же тема в тексте произведения заметно оттенена 
пасхальной. В пользу данного утверждения говорят результаты постсе-
миотического анализа пасхального мотивно-образного комплекса рома-
на, а также всей системы христианских и средневековых образов и мотивов 
произведения. Кроме того, в статье рассмотрено специфически оформленное 
воплощение образа пасхальной жертвы и реализация христоцентризма: 
Солженицын открыто цитирует первые стихи Евангелия от Иоанна о Слове-
Логосе. В статье подтверждено высказывание О. С. Шуруповой и А. С. Шу
руповой о значимой роли архетипа русского православного Рождества 
и его особом влиянии на смысл романа. Православное Рождество в произ
ведении оказывается неразрывно связанным не только с протестантским  
Рождеством, но и с православной Пасхой. Пасхальность романа ставит 
его в один ряд с другим классическим произведением русской литерату
ры — «Доктором Живаго» Б. Л. Пастернака. Идейно-тематическая бли-
зость двух романов русской литературы связана с общей идеей Воскресения, 
литературного бессмертия и сохранения традиций русской культуры.
Ключевые слова: пасхальная традиция, пасхальный архетип, пасхальный  
рассказ, пасхальный роман, пасхальная жертва, пасхальный мотивно-
образный комплекс, христоцентризм, христианский реализм, соборность, 
московский текст, локальный сверхтекст
Для цитирования: Олейников А. А. «В круге первом» А. И. Солженицы-
на как пасхальный роман // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. 
№ 1. С. 274–295. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15682. EDN: WNHSGF



“The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn as Easter Novel 275

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.15682
EDN: WNHSGF

“The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn 
as Easter Novel
Alexei A. Oleinikov

Voronezh State Pedagogical University 
(Voronezh, Russian Federation)

e-mail: alexei.oleinikov.alexanderovic@gmail.com

Abstract. The article uses theoretical developments by I. A. Yesaulov, allowing 
to identify and examine the Easter theme in A. I. Solzhenitsyn’s novel “The First 
Circle.” Agreeing that the Easter archetype is a key factor in genre generation  
in Russian literature of the 19th–20th centuries, the author of the article came 
to the conclusion that this religious and philosophical novel is by its genre nature 
an Easter novel, while the Christmas theme in its text is noticeably set off by 
Easter. This statement is supported by the results of a post-Semiotic analysis  
of the Easter motif  and figurative complex of the novel, as well as the entire 
system of Christian and medieval images and motifs in this work. In addition, 
the article examines the specifically shaped embodiment of the image of the 
Easter sacrifice and the realization of Christocentrism: Solzhenitsyn openly quotes 
the first verses of the Gospel of John about the Logos/Word. The article confirms 
O. S. Shurupova and A. S. Shurupova’s statement about the significant role  
of the archetype of the Russian Orthodox Christmas and its special influence on 
the meaning of the novel. In it, Orthodox Christmas turns out to be inextricably 
linked not only with the Protestant Christmas, but also with the Orthodox Eas
ter. The novel’s paschal nature puts it on a par with another classic work of Rus
sian literature, “Doctor Zhivago” by Boris Pasternak. These two Russian novels 
share an ideological and thematic affinity with the general idea of Resurrection, 
literary immortality, and the preservation of Russian cultural traditions.
Keywords: Easter tradition, Easter archetype, Easter story, Easter novel, Easter 
sacrifice, Easter motif and figurative complex, Christocentrism, Christian realism, 
conciliarity, Moscow text, local supertext
For citation: Oleinikov A. A. “The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn as Easter 
Novel. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical Poetics], 
2026, vol. 24, no. 1, pp. 274–295. DOI: 10.15393/j9.art.2026.15682. EDN:  
WNHSGF (In Russ.)

Роман А. И. Солженицына «В круге первом» определяется 
исследователями как рождественский: «В последней гла-

ве романа происходит <…> духовное рождение нескольких ге-
роев. И они отправляются в ад — чтобы воскреснуть. В этом 



276 А. А. Олейников

суть подлинно рождественского романа А. И. Солженицына» 
(выделено мной. — А. О.) [Шурупова О. С., Шурупова А. С.: 
238]. Анализируя актуализацию рождественского архетипа 
в произведении писателя, О. С. Шурупова и А. С. Шурупо-
ва рассуждают при этом о пасхальном смысле романа «В кру-
ге первом». Пасхальная тема тесно сопряжена с мотивами рож-
дения Христа на крестные муки, крестные страдания и сле-
дующего за ними самопожертвования, символизирующего 
окончательную победу над первородным грехом и смертью. 
За победой над смертью в свою очередь логически следует 
воскресение и жизнь вечная во Христе. Все перечисленные 
нами мотивы выступают в качестве неотъемлемых элементов 
как рождественского, так и пасхального архетипа. Также вы-
двигается утверждение, согласно которому «архетип русско-
го православного Рождества» определяет «весь смысл романа» 
[Шурупова О. С., Шурупова А. С.: 238]. Пасхальность романа 
в свою очередь сопряжена с образами пасхальной жертвы 
«невинного» Иннокентия Володина и этапируемого Глеба 
Нержина, травестированной Евхаристии как образа трапезы.

Отметим, что доминантой русской культуры является 
Пасха. Если быть более точным, то Пасха в русской культуре мыс-
лится как бы шире Рождества, о чем говорится в поговорке: 
«Экая Пасха — шире Рождества»1.

Н. В. Гоголь в «Выбранных местах из переписки с друзьями» 
писал:

«В русском человеке есть особенное участие к празднику Свет-
лого Воскресенья» [Гоголь, 2009a: 196].

Исторически сложилось, что в западноевропейской церковной 
культуре Рождество празднуется больше, чем Пасха, это опре-
деляет тип религиозного мироощущения европейца. С. А. Мар-
тьянова также пишет, что «праздник Рождества Христова 
формирует романное время произведения» А. И. Солжени-
цына [Мартьянова: 446]. Рождество празднуется немецкими 
и латышскими арестантами:

1 Даль В. И. Пословицы русского народа: в 2 т.: сб. пословиц, поговорок, 
речений, присловий, чистоговорок, прибауток, загадок, поверий и проч. 
2-е изд., без перемен. СПб.; М.: Тип. М. О. Вольфа, 1879. Т. 2. С. 65.



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 277

«Шесть человек в плотных синих комбинезонах парашютистов 
привстали у елки и, склонив голову, слушали, как один из них, 
смуглый тонколицый Макс Рихтман, читал протестантскую рож­
дественскую молитву»2 (выделено мной. — А. О.).

Стоит указать и на тот факт, что писатель уделяет особое 
внимание не «русскому православному Рождеству», а Рожде-
ству западному, о чем можно догадаться уже по датировкам, 
а также исходя из содержания некоторых глав романа (напри-
мер, глава «Протестантское Рождество»): действие происходит 
в три дня, с 24 по 27 декабря 1949 г. 25 декабря — дата запад-
ного Рождества. Глубинный же смысл произведения связан 
вовсе не с Рождеством, а со Светлым Воскресением Христовым, 
о чем можно судить по многочисленным пасхальным мотивам 
в структуре текста. Исходя из этого, мы можем утверждать, 
что произведение А. И. Солженицына «В круге первом» яв-
ляется по своей жанровой природе пасхальным романом. 
Пасхальность произведения определяется его мотивно-об-
разным пасхальным комплексом, а также общими отличи-
тельными чертами пасхальной поэтики писателя. Мы про-
следим актуализацию пасхального архетипа в ряде глав ро-
мана «В круге первом». Одна из глав и вовсе носит название 
«За воскресение мертвых!».

Примечательно, что пасхальность находит свое отражение 
во всем творчестве А. И. Солженицына: пасхальные мотивы про-
низывают и повесть «Раковый корпус», и рассказы (например, 
очерк «Пасхальный крестный ход», наследующий традиции 
пасхального рассказа XIX в.). В незавершенной эпопее «Красное 
колесо» писатель показывает, как русская культура постепенно 
уходит от значимых религиозных традиций и замещает их ква-
зирелигиозной системой ритуалов. Так, С. В. Шешунова утверж-
дает, что в эпопее противопоставлены «революционная псевдо-
пасха и подлинное воскресение из мертвых» [Шешунова: 14].

Многими философами и теоретиками культуры неоднократно 
отмечалась мнимая антирелигиозность советского общества. 
Н. А. Бердяев размышлял о религиозных истоках революции 

2 Солженицын А. И. В круге первом. Париж: YMCA-Press, 1969. С. 16. 
Далее ссылки на это издание приводятся в тексте статьи с использованием 
сокращения Солженицын, 1969 и указанием страницы в круглых скобках.



278 А. А. Олейников

в России: «Коммунизм, не как социальная система, а как ре-
лигия, фанатически враждебен всякой религии <…>. Он сам 
хочет быть религией, идущей на смену христианству…» 
[Бердяев: 129]. О религиозных корнях русской революции 
впоследствии рассуждал и А. Д. Синявский: «История как бы 
кончилась, и начинаются — "новое небо и новая земля". 
Царство Божие, Небесный Иерусалим сходят на землю, обе
щая рай на земле. И не Божьим произволением, а усилием 
самого человека. И это не мечта, а научно доказанная Марксом 
историческая закономерность…» [Синявский: 9]. Об этом же раз-
мышляет на страницах романа и сам А. И. Солженицын, 
вкладывая в уста героев похожие мысли:

«Ведь весь и всякий социализм — это какая-то карикатура на Еван- 
гелие. Социализм обещает нам только равенство и сытость, 
и то принудительным путем»3.

Пасхальный архетип актуализируется в содержании ряда  
глав романа, в которых, помимо прочего, прослеживаются 
важные для понимания произведения интертекстуальные 
переклички с русской классической литературой. Размышле-
ния о роли литературы, о труде писателя, о бессмертии и веч-
ной жизни в искусстве — все это не давало покоя как самому 
А. И. Солженицыну, так и героям его произведений. В одной 
из глав обращает на себя внимание диалог Иннокентия Во-
лодина с Николаем Галаховым, ставшим известным советским 
писателем, добившимся славы, но не бессмертия. Так, Володин 
спрашивает Галахова:

«Ты — задумывался?.. как ты сам понимаешь свое место в русской 
литературе? <…> от этого вопроса ты не уйдешь — кто ты? Ка
кими идеями ты обогатил наш измученный век?..» (Солженицын, 
1969: 418–419).
3 Солженицын А. И. В круге первом. М.: Наука, 2006. С. 282. (Сер.: Ли

тературные памятники.) Далее ссылки на это издание приводятся в тексте 
статьи с использованием сокращения Солженицын, 2006 и указанием страни-
цы в круглых скобках. Роман цитируется по изданиям 1969 и 2006 гг., поскольку 
они представляют собой разные версии данного произведения. Писатель  
редактировал роман на протяжении многих лет, в результате чего можно 
выделить две редакции, существенно отличающиеся друг от друга.



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 279

Вероятно, те же самые, риторические по существу, вопро-
сы мысленно задавал себе и сам А. И. Солженицын. Галахов 
в свою очередь парирует:

«Какой же из русских писателей не примерял к себе втайне 
пушкинского фрака?.. толстовской рубахи?..» (Солженицын, 
1969: 419).

Не зря в романе возникает и образ Потапова-новеллиста с его 
«Улыбкой Будды», а также как будто случайный образ «гравера-
оформителя», открывшего в себе способность писать новеллы. 
Мастерство безымянного новеллиста, по замечанию «друга 
семьи», не уступает чеховскому:

«…один старичок, друг их семьи, прочел и передал автору че
рез жену, что даже у Чехова редко встречается столь законченное 
и выразительное мастерство» (Солженицын, 1969: 227).

В итоге роман «последнего классика» оказывается идейно-
тематически близким другому пасхальному роману русской 
литературы: «Доктору Живаго» Б. Л. Пастернака. Примеча-
тельно, что писатель также использует рождественскую сим-
волику для раскрытия пасхальной идеи: литературного бес-
смертия. И. А. Есаулов писал о возможности скрытого про-
явления пасхального архетипа в рождественском жанре: 
«Пасхальный архетип отечественной словесности может 
проявлять себя таким характерным образом, что в рожде-
ственском жанре усматривается имплицитный пасхаль-
ный смысл» [Есаулов, 2009: 169]. О пасхальности романа 
А. И. Солженицына писал еще А. С. Немзер: «…в роман, 
действие которого разыгрывается в западное Рождество, вхо-
дит тема Пасхи, праздника Воскресения. Воскресение Нер
жина — и воскресение Слова, воскресение Культуры, вос-
кресение России…» [Немзер: 136]. Если пасхальный роман 
А. И. Солженицына обрывается символическими похорона-
ми Глеба Нержина и других этапируемых арестантов, то ро-
ман Б. Л. Пастернака, «начавшись со сцены похорон, завер-
шается словами о Воскресении» [Есаулов, 2009: 172]. Вспоми-
нается ряд других пасхальных сочинений, в числе которых 
поэма Н. В. Гоголя «Мертвые души». Неслучайно Солженицын, 
как и Гоголь, обращается к «Божественной комедии» Данте 



280 А. А. Олейников

Алигьери — итальянского поэта, завоевавшего себе литера-
турное бессмертие, «жизнь в веках».

Пасхальный архетип является доминантой русской литературы 
XIX в., наследующей православной традиции, в которой изначаль
но и была укоренена древнерусская литература как часть вос
точнославянской книжности XI–XVII вв. Пасхальный архетип 
является одним из ключевых факторов жанропорождения 
в русской литературе XIX–XX вв., с которым связаны специфиче
ские филологические категории, вырастающие из эортологии как 
«праздниковедения» в православном богословии и богословски-
ориентированного литературоведения в целом. К данным фи
лологическим категориям относятся следующие литературные 
явления и понятия: пасхальный мотив, пасхальный сюжет, пас-
хальный хронотоп и жанры пасхального рассказа и пасхального ро-
мана. В пасхальном романе А. И. Солженицына Глеб Нержин 
и Иннокентий Володин остаются на пороге новой жизни с надеж
дой на духовное преображение, на воскресение и на преодоление  
грядущих страданий:

«Ибо и Христос в Гефсиманском саду, твердо зная свой горь-
кий выбор, все еще молился и надеялся» (Солженицын, 2006: 603).

Моление о Чаше — одно из ключевых событий Священной 
истории. Об этом событии Церковь вспоминает в Великий 
Четверг на Страстной седмице накануне Великой Пятницы, 
когда совершается служба двенадцати Евангелий. Евангелие 
от Иоанна неоднократно имплицитно и эксплицитно цитируется 
в структуре повествования романа «В круге первом». В диалоге  
Герасимовича с Глебом Нержиным последний вспоминает 
первые стихи Святого Благовествования от Иоанна:

«Ведь помните: в Начале было Слово. Значит, Слово — исконней бе-
тона? Значит, Слово — не пустяк?» (Солженицын, 2006: 551).

Как структура романа Б. Л. Пастернака, так и структура ро-
мана А. И. Солженицына являет собой художественно орга
низованное паломничество к Пасхе, что укореняет роман 
в православной традиции. Именно «одоление» смерти «усильем 
Воскресенья» [Есаулов, 2017: 540] является центральной темой 
всего романа «В круге первом». Смысл заглавия раскрывает-
ся уже на паратекстуальном уровне, а также в главе «Идея 



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 281

Данте»: в «Божественной комедии» Данте с Вергилием спускаются 
в первый круг ада, который опоясывает река Ахерон — гра
ница между мирами живых и мертвых.

Диалог с традицией оказывается определяющим, ключевым 
пунктом для понимания всего произведения в целом. Здесь 
нельзя не согласиться с О. С. Шуруповой, утверждавшей, что 
«Война и мир» Л. Н. Толстого, как один из важнейших пре-
текстов русской литературы XX в., является «ключом к по-
ниманию» романа А. И. Солженицына «В круге первом»: 
духовные искания дипломата-эпикурейца Иннокентия Во-
лодина сопоставляются с личностными поисками Пьера Бе
зухова, Агния оказывается духовно близкой Наташе Ростовой, 
а Сталин сравнивается с Наполеоном (см.: [Шурупова, 2023]).

В главе романа «Церковь Никиты Мученика» также реа-
лизуются мифы «московского текста». Здесь возникают две 
влюбленные фигуры: Агния (с именем раннехристианской му-
ченицы времен римского императора Диоклетиана) и Антон 
Николаевич Яконов, инженер-полковник госбезопасности. 
Восхищаясь красотой архитектурного памятника русского ба-
рокко, Агния вспоминает слова летописи XVI в.:

«Бе же церковь та вельми чудна красотою и светлостию…» 
(Солженицын, 1969: 150).

О. С. Шурупова при этом отмечает, что в формировании ми-
фотектоники локального сверхтекста, а именно «московско-
го текста», особую роль выполняет концепт «церковь»: «Москва 
всегда оставалась в народном сознании православной столи-
цей, городом сорока сороков церквей» [Шурупова, 2016: 192]. 
Москва как город Богородицы и «московский текст» занима-
ют важное место в духовном измерении пасхального романа 
А. И. Солженицына. Разрушение храма связывается с инфер-
нализацией Москвы: «…православная столица превращается 
в <…> круг ада» [Шурупова, 2023: 89]. «Русь уходящая» ста-
новится еще одной темой, перешедшей из русской классики 
в творчество А. И. Солженицына. Старая Москва с ее пат
риархальными устоями уходит в прошлое, а впереди — со-
ветская Россия без прошлого и без будущего:



282 А. А. Олейников

«Небо же развернулось — двадцатого века, и мест этих под не-
бом давно на Руси не было.

Не было и никакой Руси, а — Советский Союз, и в нем — 
большой город» (Солженицын, 2006: 406).

Образ Сталина в романе А. И. Солженицына очень важен 
для понимания авторского замысла. Интересен мифопоэтиче-
ский аспект образа «Великого Корифея» Иосифа Виссарионо-
вича, который в контексте рождественского сюжета «явно со-
относится с образом царя Ирода, напускающего на себя важность 
и силу, а на самом деле являющегося тираном и самозванцем, 
ложным царем» [Мартьянова: 447]. Библейские отзвуки образа 
диктатора звучат и на других страницах романа:

«…бич гонителя израильтян незаметно, скрываясь за второстепен
ными лицами, принимал Иосиф Сталин» (Солженицын, 1969: 489).

Здесь Сталин уподобляется уже не новозаветному царю 
Ироду, но ветхозаветному египетскому фараону Рамзесу II, 
что согласуется с отражением «иудейского вопроса» в романе. 
При этом Сталин некогда был простым «замарашкой Сосо», 
выпускником тифлисского духовного училища:

«Бог Саваоф с высоты потемневшего иконостаса сурово при-
звал новопослушника, распластанного на холодных каменных 
плитах. О, с каким усердием стал мальчик служить Богу! как 
доверился Ему! За шесть лет ученья он по силам долбил Ветхий 
и Новый Заветы, Жития святых и церковную историю, стара-
тельно прислуживал на литургиях» (Солженицын, 2006: 92).

Но духовная лестница привела его не к Богу, а «на чердак», 
как резюмирует сам автор.

Семинарист решил, что правда на стороне силы и шумной  
толпы Тбилиси, насмехающейся над Богом. Как отмечает 
А. С. Немзер, «солженицынский Сталин мечтает о полной 
унификации пространства <…> и отмене времени. <…> Потому 
и тянутся жадные руки диктатора к сгустку смерти — атом
ной бомбе» [Немзер: 114]. Поэтому архетип Рождества в пас
хальном романе А. И. Солженицына отмечен, скорее, негативным 
знаком: в нем воплощено не новое рождение героев (в финале 
их везут на убой как «мясо», они являют собой образ пас
хальной жертвы), а смерть и разрушение. Западное Рождество 



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 283

в хронотопе романа ознаменовано рождением апокалиптического 
оружия, а надежда на воскресение мертвых оборачивается страш-
ным псевдопасхальным смыслом. Апокалиптические интонации 
звучат в самом начале «искаженной» редакции романа:

«— Да не могу я ужинать, если где-то люди ходят с номерами 
на лбу!

— Апокалипсис! Откровение Иоанна Богослова!» (Солженицын, 
1969: 12).

Когда в «шарашку» приезжают «новички» из «страны  
ГУЛаг», местные арестанты спрашивают их про «пятна» 
на одежде, на что «новички» отвечают:

«— Тут наши номера были. Вот на спине еще, на колене. Когда 
из лагеря отправляли — спороли» (Солженицын, 1969: 12).

Валентуля задается вопросом, «прогрессивно» ли это, и адресует 
его коммунисту Льву Григорьевичу Рубину. Данный эпизод 
отсылает нас к стихам Откровения:

«И он сделает то, что всем, малым и великим, богатым и нищим, 
свободным и рабам, положено будет начертание на правую руку 
их или на чело их…» (Откр. 13:16).

Пророчества о царстве Антихриста, о его печати переносятся 
на лагерную действительность «страны ГУЛаг».

Одной из «узловых точек» романа, по мнению А. С. Немзе
ра, является вопрос: «Возможно ли Рождество в соседстве 
с атомной бомбой?» [Немзер: 112–113]. Нам кажется правильным 
поставить вопрос иначе: возможна ли Пасха в соседстве 
с атомной бомбой?

В пасхальном мотивно-образном комплексе произведения 
специфическая роль отведена Святому Граалю и феномену ры-
царства, характерному как для западноевропейской, так и для 
восточноевропейской средневековых культур. О рыцарстве 
в своей статье-лекции «О средних веках» писал Н. В. Гоголь:

«Никогда история не представляла обществ, связанных такими 
неразрывными узами, как эти духовные ордена рыцарей. <…> 
Уничтожить все, что составляет желание человека, и жить для 
всего человечества; жить, чтобы быть грозными хранителя-
ми мира, чтобы носить в себе одно: защиту веры Христовой; все 



284 А. А. Олейников

принести ей в жертву и отказаться от всего, что отзывается вы-
годою жизни! Не чудесно ли это явление!» [Гоголь, 2009b: 20–21].

Своеобразным «рыцарем» романа выступает и Митя Сологдин. 
Вспомним его слова о Реформации в споре-поединке, лите-
ратурно-философской дуэли со Львом Рубиным, с этим «Ва-
ской да Гамой». Реформация для Сологдина — «лютеранское 
сатанинство!» (Солженицын, 2006: 401), а все лучшее, что было 
в культуре, осталось в далеком прошлом. Для Сологдина ры-
царство — «это великолепное торжество духа над плотью! 
Это с мечом в руках неудержимое стремление к святыням!» 
(Солженицын, 2006: 400). Если Сологдин считает Средневеко-
вье «зенитом истории» и «вершиной человеческого Духа», 
то прогрессивный коммунист Рубин называет Средние века 
«мраком», а рыцарство — «тупым» и «надменным». При этом 
он оказывается гораздо ближе Сологдину, чем думает сам: 
его рассуждения о «гражданских храмах», защита догм диа-
мата и рьяная вера в ортодоксальность учения Маркса делает 
Льва настоящим религиозным «одержимцем». В связи с этим 
спором особое звучание приобретают сцены «комедии суда» 
над князем Игорем, разыгрываемой «хохмой» Льва Рубина, 
и диалог Нержина с Кондрашевым, ведь князь Игорь был 
«представитель как бы рыцарского, то есть самого славного 
периода русской истории» (Солженицын, 2006: 327).

Обратимся к беседе Нержина и Кондрашева, также рас-
суждавшего о рыцарстве:

«А к т о изгнал рыцарей из жизни? Любители денег и торговли! 
Любители вакхических пиров! А к о г о не хватает нашему веку? 
Членов партий? Нет, уважаемый, — не хватает рыцарей!! При ры-
царях не было концлагерей! И душегубок не было!» (Солженицын, 
2006: 277).

Святой Грааль — легендарный мифический культурный 
артефакт, связанный с легендами о короле Артуре и Лоэнгри-
не, сыне Парсифаля. Лоэнгрин — «Хранитель чаши свято-
го Грааля» (Солженицын, 2006: 278). Считается, что именно  
Грааль употребил в Таинстве Евхаристии Спаситель, уподобив 
вино в нем Своей крови:



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 285

«Ибо Плоть Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истинно 
есть питие» (Ин. 6:55).

Этот же Грааль был наполнен кровью из ран Христовых и спря-
тан в замке Святого Грааля, в Монсавальте, Иосифом Арима-
фейским, иудейским старейшиной и членом Синедриона. 
Грааль связан не только с Причастием, но и с Распятием, он яв-
ляется символом крови Христа, а также символическим вы-
ражением идеи Воскресения. Кондрашев представляет Нержи-
ну свой «эскиз», на котором изображен замок Святого Грааля:

«…не четко-реальный, но как бы сотканный из облаков, чуть 
колышистый, смутный и все же угадываемый в подробностях 
здешнего несовершенства, — стоял в ореоле невидимого сверх-
Солнца сизый замок святого Грааля» (Солженицын, 2006: 278).

Замок как будто скрывает в себе небесную тайну Пасхи. Ин-
тересно, как связаны между собой образы Святого Грааля 
и атомной бомбы в пасхальном мотивно-образном комплек-
се романа: «…Грааль как духовный символ романа становит-
ся надпространственным и надвременным элементом в струк-
туре текста, явно противопоставленным в силу своей прин-
ципиальной гуманистической идеи созидания и совершенства 
конкретно-историческому образу атомной бомбы, связанно-
му с символической идеей разрушения, как в физическом, так 
и нравственно-духовном смыслах» [Голикова: 60].

Наиболее рыцарским по своему содержанию произведением  
русской средневековой эпохи, безусловно, является «Слово 
о полку Игореве». О пасхальной природе «Слова» писал 
А. Н. Ужанков: «Совершенно очевидно, что поход, начатый 
на Пасхальной Светлой седмице, не мог изначально иметь 
успех, о чем и предупреждало Игоря Святославича солнечное 
затмение» [Ужанков: 282]. По церковному календарю в 1185 г. 
первый день Пасхи приходился на 21 апреля. Войско князя 
Игоря выступило в поход 23 апреля, то есть на второй день 
после Пасхи. Ранее о пасхальности «Слова о полку Игореве» 
писал И. А. Есаулов. По его мнению, в финале «Слова…» 
изображено пасхальное воскресение порубленного полка 
Игорева, его небесное «воссоединение» с князем Игорем 
в церкви Богородицы Пирогощей. Пасхальность памятника  



286 А. А. Олейников

древнерусской книжности «проявляет себя в финальной 
вселенской здравице живому князю Игорю и почившей дру-
жине» [Есаулов, 2004: 47].

Обращает на себя внимание глава «Хохма» в «искаженной» 
редакции, или главы «Досужные затеи» и «Князь Игорь» в «вос-
тановленной» версии романа. В этих главах разыгрывается 
«комедия суда» над князем Игорем, которая разворачивается 
по всем правилам сталинского правосудия. Штампы и клише 
советских прокуроров, творчески переосмысленные Рубиным, 
вскрывают всю абсурдность уголовных дел арестантов, «из-
менников Родины» и «псов империализма»: изменническая 
деятельность князя Игоря «проявилась <…> в том, что он, 
с самого начала поддавшись на удочку провокационного сол-
нечного затмения, подстроенного реакционным духовенством, 
не возглавил массовую политико-разъяснительную работу 
в своей дружине, отправлявшейся "шеломами испить воды 
из Дону"» (Солженицын, 2006: 322). Русский «беспартийный» 
князь Ольгович Игорь Святославович в «комедии суда» пред-
стал «активным пособником хана Кончака», он «совершил гнус-
ную измену Родине, соединенную с диверсией, шпионажем 
и многолетним преступным сотрудничеством с половецким 
ханством» (Солженицын, 2006: 324).

Особое место в романе отведено женам арестантов, которые 
сравниваются с женами декабристов, писателем утверждается 
идея их «святого подвига». Т. Е. Смыковская представила 
интересные размышления о женских образах в творчестве 
А. И. Солженицына в контексте пасхальной традиции: «Пас
хальное восхождение героини, заключенное во внутреннем 
преображении, торжестве любви над ожесточением, становится 
одним из элементов, формирующих героя-рыцаря» [Смыков
ская: 99–100]. Тесно связанным с пасхальным образом Свя
того Грааля в контексте рыцарства в романе, средневековой ры-
царской символики оказывается образ Орлеанской Девы:

«Благородное, жестокое и мстительное сошлось и врезалось 
на лице этой решительной калужской комсомолки, вовсе не кра-
сивой, в которой Кондрашев-Иванов увидел Орлеанскую Деву!» 
(Солженицын, 2006: 273).



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 287

Кондрашев, изобразивший Деву на полотне, свято уверен, что 
«даже в Иудах лагеря, продавших остатки совести за двести  
грамм черняшки <…> есть Образ Совершенства, который 
просто затемнен в них» [Тихомирова: 169–170].

Женские образы в романе А. И. Солженицына приобрета-
ют христианские черты, сочетая в себе как богородичное, так 
и мученическое (мученица-отроковица Надежда Римская, 
мученица Агнесса и т. д.). Надя Нержина как бы переживает 
символическое распятие:

«Она стояла как распятая на черной крестовине окна» (Солженицын, 
2006: 313).

В этот же момент возвращается Щагов и произносит тост:
«Выпьем — з а   в о с к р е с е н и е   м е р т в ы х!» (Солженицын, 
2006: 313).

Подчеркивается мотив воскресения не только старой Москвы, 
как это отмечалось О. С. Шуруповой, но и жен арестантов, 
их мужей, обретение ими надежды. Таким образом, женские 
образы в романе А. И. Солженицына занимают особую роль 
в контексте пасхальной традиции. Пасхальные образы и мо-
тивы, пронизывающие все произведение, сплетаются в куль-
минационной точке, отмеченной знаком сакральности, — 
Евхаристии.

В главе «Лицейский стол» сливаются понятия лицейства, 
товарищества, братства и соборности. Именно здесь вновь 
возникает цитата из Евангелия от Иоанна:

«Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за дру-
зей своих» (Ин. 15:13).

Соборное братство арестантов превращается в семью «ша-
рашки», что связано с пушкинской оппозицией «воля — не-
воля» и товариществом-семьей (Н. В. Гоголь, А. С. Пушкин).

Парадоксальность положения героев связана с их ощуще-
нием свободы в тюрьме, где, казалось бы, это невозможно: 
только в тюрьме, в неволе мог быть собран «мужской вольный 
лицейский стол». «Виновником сборища» становится Глеб 
Нержин, который вспоследствии должен перенести страдания 
собственной Голгофы. Невольные сравнения с Христом  



288 А. А. Олейников

видны из речи героя, когда тот говорит, обращаясь к друзьям, 
о своем возрасте:

«Мне тридцать один год. Уже меня жизнь и баловала, и низвер-
гала. <…> Но клянусь вам, я никогда не забуду того истинного 
величия человека, которое узнал в тюрьме! Я горжусь, что мой 
сегодняшний скромный юбилей собрал такое отобранное обще-
ство. <…> Поднимем тост за дружбу, расцветающую в тюремных 
склепах!» (Солженицын, 2006: 339).

Поэтому также «четыре гвоздя», которыми был пригвожден 
ко кресту Спаситель, четыре стигматы ассоциируются имен-
но с Глебом Нержиным.

Фигурирует в травестированной Вечери и профанное вино:
«Все же, пока вино разливалось, молчали, и каждый неволь-

но что-то вспомнил» (Солженицын, 2006: 339).

Конечно, не совсем вино, но алкогольный коктейль из спирта 
и какао:

«Спирт был разбавлен водой в пропорции один к четырем, а по-
том закрашен сгущенным какао. Это была коричневая мало-
алкогольная жидкость, которая, однако, с нетерпением ожида-
лась» (Солженицын, 2006: 338).

Как бы итогом травестированной Вечери, предвозвещающей 
псевдопасху, становится вывод Льва Рубина:

«— За дружбу выпили. За любовь выпили. Бессмертно и хо-
рошо…» (Солженицын, 2006: 342).

Вновь возникающие размышления о литературе, об искус-
стве могли бы принадлежать самому писателю:

«Искусство для Кондрашева не было род занятий или раздел 
знаний. Искусство было для него — единственный способ жить» 
(Солженицын, 2006: 343).

Проблема искусства как «способа жить» тесно связана 
с пасхальной идеей бессмертия. Протопресвитер А. Д. Шмеман, 
высоко оценивавший творчество А. И. Солженицына, писал 
о Таинстве Евхаристии: «В Святых Дарах мы опознаем Свя-
тое Тело и Кровь Христову, жертву, принесенную Христом 
"о всех и за вся", в причастии же принимаем ее с верой,  



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 289

надеждой и любовью в единстве со Христом, с Его жизнью, 
Его царством…» [Шмеман: 293]. Профанная Евхаристия едва 
не заканчивается всеобщей ссорой, но надежду на будущее 
воскресение, на будущее освобождение дает арестантам но-
велла «Улыбка Будды».

Роман А. И. Солженицына «В круге первом» концентриру-
ется на нарушении культурных и литературных традиций. 
Примечательно, что Глеб в своем юбилейном тосте произно-
сит такие слова:

«Друзья мои! Простите, я нарушу традицию!» (Солженицын, 
2006: 339).

Вообще, юбилей в контексте иудео-христианской символи-
ки романа не может не обратить на себя особого исследователь-
ского внимания. В романе есть два главных юбиляра — Иосиф 
Виссарионович Сталин и Глеб Нержин. С Глебом Нержиным, 
как с благоразумным разбойником или Христом, ассоцииру-
ется важная для Солженицына идея покаяния. Юбилей в пере-
воде с древнееврейского означает «бараний рог», под юбилеем 
в древние времена подразумевался «год свободы».

В Пятикнижии Моисеевом читаем:
«…и освятите пятидесятый год и объявите свободу на земле 
всем жителям ее: да будет это у вас юбилей <…>. Пятидесятый год 
да будет у вас юбилей: не сейте и не жните, что само вырастет 
на земле <…> ибо это юбилей: священным да будет он для вас…» 
(Лев. 25:10–12).

Юбилей — это празднование свободы. И если Глеб, находясь 
в тюрьме, свободен, то Сталин, пребывая на воле, оказывается 
пленником, уставшим от бремени абсолютной власти:

«…он был просто маленький желтоглазый старик с рыжеватыми 
(их изображали смоляными), уже редеющими (изображали гу-
стыми) волосами…» (Солженицын, 2006: 86).

Роман А. И. Солженицына с точки зрения художествен-
ной методологии может быть отнесен к христианскому реализ­
му: включение текста в это направление обусловлено пасхаль-
ной поэтикой писателя, пасхальным мотивно-образным ком-
плексом в различных произведениях, а также многочисленным 



290 А. А. Олейников

использованием библейской символики. Пасхальность в ро-
мане А. И. Солженицына оборачивается псевдопасхаль-
ным смыслом.

Псевдопасхальность жертвы Глеба Нержина и этапируемых 
арестантов связана с неясностью их будущей судьбы: если 
в трагедии Христа все роли уже давно разыграны, заранее 
известен ее оптимистический пафос, то судьба Глеба и Голгофа 
Иннокентия неопределенны: «Жертва Иннокентия Володина 
не может быть сравнима с крестными муками и жертвою 
Христа, последняя единична и уникальна. Но в жизни каждого 
человека есть свой крест, свои выборы и своя Голгофа. 
Это путь покаяния, внутреннего изменения и роста, возможный 
в любой ситуации, отверзший двери рая благочестивому раз-
бойнику, или же путь той предельной замкнутости в себе 
и слепоты, как у разбойника неблагочестивого» [Форсстедт: 646]. 
На Голгофе было три креста, что означает свободную волю 
человека, его возможность делать выбор. Иннокентий сделал 
свой выбор. Стремясь узнать больше о своем прошлом, о своих 
корнях, обрести национальную идентичность, он обретает жи-
вую Россию в деревне Рождество посреди окружающего его 
советского кладбища.

Актуализация пасхального архетипа и культурно-историче
ской памяти в творчестве А. И. Солженицына сопряжена с дви
жением от пасхального рассказа к пасхальному роману, подчинена 
особой поэтической логике, где идея Пасхи находит наиболее 
полное и глубокое смысловое и символическое выражение. 
Восстановление разорванной связи с русской православной тра-
дицией и традициями, заложенными русскими классиками, 
является наиболее важной эстетической и этической задачей 
писателя. Можно с уверенностью утверждать, что в романе 
«В круге первом» данную задачу А. И. Солженицын выполнил 
в полной мере. Роман включается в диалог как с русской духовной 
культурой, так и с русской классической литературой: про
изведениями А. С. Пушкина, Н. В. Гоголя, Л. Н. Толстого и других 
писателей XIX в. Роман оказывается на диалогическом 
перекрестке различных культурных традиций, превращаясь 
в своеобразный литературный ансамбль, сочетающий в себе  
масштаб и внимание к деталям. Неслучайно некоторыми  



«В круге первом» А. И. Солженицына как пасхальный… 291

исследователями роман определялся как полифонический, 
ведь в нем реализованы не только карнавально-мистерийное 
пространство, в рамках которого герои-идеологи вступают 
в диалогические отношения, но и полифоническая организация 
художественного текста. Мы приходим к выводу, что жанр ро-
мана «В круге первом» может быть определен как пасхальный.

Список литературы
1.	 Бердяев Н. А. Истоки и смысл русского коммунизма. Париж:  

YMCA-Press, 1955. 160 с.
2.	 Гоголь Н. В. Полн. собр. соч. и писем: в 17 т. / сост., подгот. текстов 

и коммент. И. А. Виноградова, В. А. Воропаева. М.: Изд-во Московской 
патриархии; Киев: [б. и.], 2009. Т. 6: Выбранные места из переписки 
с друзьями. Духовная проза. Критика. Публицистика. 741 с. (a)

3.	 Гоголь Н. В. Полн. собр. соч. и писем: в 23 т. / подгот. текстов и ком-
мент. Л. В. Дерюгиной, С. Г. Бочарова. М.: Наука, 2009. Т. 3: Арабески. 
Разные сочинения Н. Гоголя. 1017 с. (b)

4.	 Голикова Г. А. Символика Грааля в автобиографической прозе 
А. И. Солженицына (роман «В круге первом») // Филологические 
науки. Вопросы теории и практики. Тамбов: Грамота, 2014. № 5 (35): 
в 2 ч. Ч. 1. С. 58–61 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/
download/elibrary_21408967_42109963.pdf (10.09.2025). EDN: SAMUSB

5.	 Есаулов И. А. Пасхальность русской словесности. М.: Кругъ, 2004. 
560 с. EDN: QRDEXB

6.	 Есаулов И. А. Пасхальный архетип русской литературы как фак-
тор жанропорождения // Дергачевские чтения — 2008. Русская лите-
ратура: национальное развитие и региональные особенности. Проб
лема жанровых номинаций: мат-лы IX Междунар. науч. конф. (Ека-
теринбург, 9–11 октября 2008 г.): в 2 т. Екатеринбург: Изд-во Ураль- 
ского ун-та, 2009. Т. 1. С. 164–173.

7.	 Есаулов И. А. Пасхальный роман Б. Пастернака // Есаулов И. А. Рус-
ская классика: новое понимание. 3-е изд., испр. и доп. СПб.: РХГА, 
2017. С. 527–540.

8.	 Мартьянова С. А. Библейские темы и образы в романе А. И. Солже-
ницына «В круге первом» // Проблемы исторической поэтики. Пет
розаводск: Изд-во ПетрГУ, 2013. Вып. 11. С. 442–452 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1429870844.pdf 
(10.09.2025). EDN: RTXNJX

9.	 Немзер А. С. Рождество и Воскресение. О романе «В круге первом» // 
Немзер А. С. Проза Александра Солженицына: опыт прочтения. М.: 
Время, 2019. С. 109–138. (Сер.: Диалог.)

10.	 Синявский А. Д. Основы советской цивилизации. М.: Аграф, 2002. 
464 с. [Электронный ресурс]. URL: https://imwerden.de/pdf/sinyavsky_

https://elibrary.ru/download/elibrary_21408967_42109963.pdf
https://elibrary.ru/download/elibrary_21408967_42109963.pdf
https://elibrary.ru/samusb
https://elibrary.ru/qrdexb
https://www.elibrary.ru/contents.asp?id=33937528
https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1429870844.pdf
https://www.elibrary.ru/rtxnjx
https://imwerden.de/pdf/sinyavsky_osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=mjcksnkkdj556450883


292 А. А. Олейников

osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=mjcksnkkdj556450883 
(10.09.2025). (Сер.: Избранное / Андрей Синявский (Абрам Терц).)

11.	 Смыковская Т. Е. Женские образы А. Солженицына в контексте пас-
хальной традиции (на примере эпопеи «Красное колесо») // Вест-
ник Рязанского государственного университета им. С. А. Есенина. 
2013. № 3 (40). С. 97–105 [Электронный ресурс]. URL: https://www.
elibrary.ru/download/elibrary_20256905_91386392.pdf (10.09.2025). 
EDN: RBHIJH

12.	 Тихомирова Е. С. Христианские мотивы в творчестве А. И. Солже-
ницына // Вестник Костромского государственного университета 
им. Н. А. Некрасова. 2009. Т. 15. № 3. С. 168–171 [Электронный ресурс]. 
URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_15141474_57648751.pdf 
(10.09.2025). EDN: MTIWHV

13.	 Ужанков А. Н. «Слово о полку Игореве» и его эпоха. М.: Академика, 
2015. 512 с. EDN: YROBJB

14.	 Форсстедт П. Голгофа Иннокентия Володина (роман А. И. Солжени-
цына «В круге первом») // Проблемы исторической поэтики. Петро-
заводск: Изд-во ПетрГУ, 2005. Вып. 7. С. 640–647 [Электронный ресурс]. 
URL: https://poetica.pro/journal/article.php?id=2703 (10.09.2025). EDN:  
QAQVGQ

15.	 Шешунова С. В. Национальный образ мира как категория этнопоэтики  
русской словесности // Проблемы исторической поэтики. Петрозаводск: 
Изд-во ПетрГУ, 2008. Вып. 8. С. 6–16 [Электронный ресурс]. URL: 
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2589 (10.09.2025). EDN: RUYMCT

16.	 Шмеман А. Д. Евхаристия. Таинство Царства. Париж: YMCA-Press, 
1984. 314 с.

17.	 Шурупова О. С. Почему нарушены традиции русской классики (Москва 
в романе А. И. Солженицына «В круге первом») // Русская классика: 
проблемы понимания и языкового своеобразия: сб. науч. ст. по итогам 
XV Барышниковских чтений — Всерос. науч. конф. (Липецк, 15–
16 ноября 2016 г.). Липецк: ЛГПУ, 2016. С. 190–196 [Электронный ре-
сурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27428218_53712899.
pdf (10.09.2025). EDN: XCFNZL

18.	 Шурупова О. С. «Война и мир» Л. Н. Толстого как ключ к пониманию  
романа А. И. Солженицына «В круге первом» // «Война и мир»  
Л. Н. Толстого в контексте духовной традиции и «большого времени» 
русской культуры: мат-лы Всерос. науч. конф. (Липецк, 10–11 октября 
2023 г.). Липецк: ЛГПУ им. П. П. Семенова-Тян-Шанского, 2023.  
С. 89–96 [Электронный ресурс]. URL: https://elibrary.ru/download/
elibrary_54934251_82697579.pdf (10.09.2025). EDN: LEJSLE

19.	 Шурупова О. С., Шурупова А. С. Архетип Рождества в романе А. И. Сол-
женицына «В круге первом» // Задонские Свято-Тихоновские обра-
зовательные чтения «Поминайте наставников ваших» (Евр. 13:7), 
посвященные году педагога и наставника: материалы ХIX Междуна-
родного форума (Липецк, 14–15 декабря 2023 г.). Липецк: Липецкий гос. 

https://imwerden.de/pdf/sinyavsky_osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=mjcksnkkdj556450883
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20256905_91386392.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20256905_91386392.pdf
https://www.elibrary.ru/rbhijh
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_15141474_57648751.pdf
https://www.elibrary.ru/mtiwhv
https://www.elibrary.ru/yrobjb
https://elibrary.ru/contents.asp?id=33939680
https://elibrary.ru/contents.asp?id=33939680&selid=21155289
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2703
https://www.elibrary.ru/qaqvgq
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2589
https://www.elibrary.ru/ruymct
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27428218_53712899.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27428218_53712899.pdf
https://www.elibrary.ru/xcfnzl


“The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn as Easter Novel 293

пед. ун-т им. П. П. Семенова-Тян-Шанского, 2023. С. 235–238 [Электрон-
ный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_59429883_62113320.
pdf (10.09.2025). EDN: CGLJGN

References
1.	 Berdyaev N. A. Istoki i smysl russkogo kommunizma [The Origins and Mea­

ning of Russian Communism]. Paris, YMCA-Press Publ., 1955. 160 p. (In Russ.)
2.	 Gogol’ N. V. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 17 tomakh [The Complete 

Works and Letters: in 17 Vols]. Moscow, Moskovskaya patriarkhiya Publ., 
Kyiv, 2009, vol. 6. 741 p. (In Russ.) (a)

3.	 Gogol’ N. V. Polnoe sobranie sochineniy i pisem: v 23 tomakh [The Complete 
Works and Letters: in 23 Vols]. Moscow, Nauka Publ., 2009, vol. 3. 1017 p. 
(In Russ.) (b)

4.	 Golikova G. A. Symbolism of Grail in Autobiographical Prose of A. I. Solzheni
tsyn (Novel “The First Circle”). In: Filologicheskie nauki. Voprosy teorii  
i praktiki [Philology. Theory and Practice]. Tambov, Gramota Publ., 2014, 
no. 5 (35), part 1, pp. 58–61. Available at: https://elibrary.ru/download/eli-
brary_21408967_42109963.pdf (accessed on September 10, 2025). EDN: 
SAMUSB (In Russ.)

5.	 Esaulov I. A. Paskhal’nost’ russkoy slovesnosti [Paskhal’nost’ of Russian 
Literature]. Moscow, Krug Publ., 2004. 560 p. EDN: QRDEXB (In Russ.)

6.	 Esaulov I. A. The Easter Archetype of Russian Literature as a Factor in 
Genre Generation. In: Dergachevskie chteniya — 2008. Russkaya literatura: 
natsional’noe razvitie i regional’nye osobennosti. Problema zhanrovykh 
nominatsiy: materialy IX Mezhdunarodnoy nauchnoy konfrentsii (Ekaterin­
burg, 9–11 oktyabrya 2008 g.): v 2 tomakh [Dergachev Readings — 2008. 
Russian Literature: National Development and Regional Peculiarities. The 
Problem of Genre Nominations: Proceedings of the 9th International Scien­
tific Conference (Ekaterinburg, October 9–11, 2008): in 2 Vols]. Ekaterinburg, 
Ural Federal University Publ., 2009, vol. 1, pp. 164–173. (In Russ.)

7.	 Esaulov I. A. Easter Novel by B. Pasternak. In: Esaulov I. A. Russkaya klassi­
ka: novoe ponimanie [Esaulov I. A. Russian Classics: New Understanding]. 
3rd ed., corrected and supplemented. St. Petersburg, The Russian Christian 
Academy for the Humanities Publ., 2017, pp. 527–540. (In Russ.)

8.	 Mart’yanova S. A. Biblical Themes and Images in A. I. Solzhenitsyn’s No- 
vel “The First Circle” (“V Kruge Pervom”). In: Problemy istoricheskoy poeti­
ki [The Problems of Historical Poetics]. Petrozavodsk, Petrozavodsk State 
University Publ., 2013, issue 11, pp. 442–452. Available at: https://poetica.
pro/files/redaktor_pdf/1429870844.pdf (accessed on September 10, 2025). 
EDN: RTXNJX (In Russ.)

9.	 Nemzer A. S. Christmas and Resurrection. About the Novel “The First 
Circle”. In: Proza Aleksandra Solzhenitsyna: opyt prochteniya [Prose by Ale­
xander Solzhenitsyn: an Experience of Reading]. Moscow, Vremya Publ., 
2019, pp. 109–138. (Ser.: Dialogue.) (In Russ.) 

https://www.elibrary.ru/download/elibrary_59429883_62113320.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_59429883_62113320.pdf
https://www.elibrary.ru/cgljgn
https://elibrary.ru/download/elibrary_21408967_42109963.pdf
https://elibrary.ru/download/elibrary_21408967_42109963.pdf
https://elibrary.ru/samusb
https://elibrary.ru/qrdexb
https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1429870844.pdf
https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1429870844.pdf
https://www.elibrary.ru/rtxnjx


294 Alexei A. Oleinikov

10.	Sinyavskiy A. D. Osnovy sovetskoy tsivilizatsii [Foundations of Soviet Civi­
lization]. Moscow, Agraf Publ., 2002. 464 p.  Available at: https://imwerden.
de/pdf/sinyavsky_osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=m-
jcksnkkdj556450883 (accessed on September 10, 2025). (In Russ.) (Ser.: 
Selected / Andrey Sinyavsky (Abram Tertz).)

11.	Smykovskaya T. E. A. Solzhenitsyn’s Female Characters in the Context of 
Easter Traditions (on the Example of the Epic Novel “The Red Wheel”). In: 
Vestnik Ryazanskogo gosudarstvennogo universiteta im. S. A. Esenina [The 
Bulletin of the Ryazan State University Named for S. A. Esenin], 2013, no. 3 (40), 
pp. 97–105. Available at: https://www.elibrary.ru/download/elibra
ry_20256905_91386392.pdf (accessed on September 10, 2025). EDN: 
RBHIJH (In Russ.)

12.	Tikhomirova E. S. Christian Motifs in the Works of A. I. Solzhenitsyn. In: Vest­
nik Kostromskogo gosudarstvennogo universiteta im. N. A. Nekrasova [Vestnik  
of Nekrasov Kostroma State University], 2009, vol. 15, no. 3, pp. 168–171. Avail-
able at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_15141474_57648751.pdf 
(accessed on September 10, 2025). EDN: MTIWHV (In Russ.)

13.	Uzhankov A. N. “Slovo o polku Igoreve” i ego epokha [“The Tale of Igor’s 
Campaign” and Its Era]. Moscow, Akademika Publ., 2015. 512 p. EDN: 
YROBJB (In Russ.)

14.	Forsstedt P. The Calvary of Innokenty Volodin (the Novel “The First Circle” 
by A. Solzhenitsyn). In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of 
Historical Poetics]. Petrozavodsk, Petrozavodsk State University Publ., 2005, 
issue 7, pp. 640–647. Available at: https://poetica.pro/journal/article.
php?id=2703 (accessed on September 10, 2025). EDN: QAQVGQ (In Russ.)

15.	Sheshunova S. V. National Image of the World as an Ethnopoetical Cate-
gory in Russian Literature. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems 
of Historical Poetics]. Petrozavodsk, Petrozavodsk State University Publ., 
2008, issue 8, pp. 6–16. Available at: https://poetica.pro/journal/article.
php?id=2589 (accessed on September 10, 2025). EDN: RUYMCT (In Russ.)

16.	Shmeman A. D. Evkharistiya. Tainstvo Tsarstva [Eucharist. The Sacrament 
of the Kingdom]. Paris, YMCA-Press Publ., 1984. 314 p. (In Russ.)

17.	 Shurupova O. S. Why Are the Traditions of Russian Classics Violated? 
(Moscow in A. I. Solzhenitsyn’s Novel “The First Circle”). In: Russkaya 
klassika: problemy ponimaniya i yazykovogo svoeobraziya: sbornik nauchnykh 
statey po itogam XV Baryshnikovskikh chteniy — Vserossiyskoy nauchnoy 
konferentsii (Lipetsk, 15–16 noyabrya 2016 goda) [Russian Classics: Problems 
of Understanding and Linguistic Peculiarities: a Collection of Research Ar­
ticles from the 15th Baryshnikov Readings — All-Russian Scientific Conference 
(Lipetsk, November 15–16, 2016)]. Lipetsk, Lipetsk State Pedagogical Uni-
versity Publ., 2016, pp. 190–196. Available at: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_27428218_53712899.pdf (accessed on September 10, 
2025). EDN: XCFNZL (In Russ.)

18.	Shurupova O. S. “War and Peace” by L. N. Tolstoy as a Key to Understanding 
“The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn. In: “Voyna i mir” L. N. Tolstogo  

https://imwerden.de/pdf/sinyavsky_osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=mjcksnkkdj556450883
https://imwerden.de/pdf/sinyavsky_osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=mjcksnkkdj556450883
https://imwerden.de/pdf/sinyavsky_osnovy_sovetskoj_tsivilizatsii_2002__ocr.pdf?ysclid=mjcksnkkdj556450883
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20256905_91386392.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_20256905_91386392.pdf
https://www.elibrary.ru/rbhijh
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_15141474_57648751.pdf
https://www.elibrary.ru/mtiwhv
https://www.elibrary.ru/yrobjb
https://elibrary.ru/contents.asp?id=33939680&selid=21155289
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2703
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2703
https://www.elibrary.ru/qaqvgq
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2589
https://poetica.pro/journal/article.php?id=2589
https://www.elibrary.ru/ruymct
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27428218_53712899.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_27428218_53712899.pdf
https://www.elibrary.ru/xcfnzl


“The First Circle” by A. I. Solzhenitsyn as Easter Novel 295

v kontekste dukhovnoy traditsii i “bol’shogo vremeni” russkoy kul’tury: mate­
rialy Vserossiyskoy nauchnoy konferentsii (Lipetsk, 10–11 oktyabrya 2023 goda) 
[Leo Tolstoy’s “War and Peace” in the Context of Spiritual Tradition and the 
“Great Age” of Russian Culture: Proceedings of the All-Russian Scientific Con­
ference (Lipetsk, October 10–11, 2023)]. Lipetsk, Lipetsk State Pedagogical  
P. P. Semenov-Tyan-Shansky University Publ., 2023, pp. 89–96. Available at: 
https://elibrary.ru/download/elibrary_54934251_82697579.pdf (accessed on 
September 10, 2025). EDN: LEJSLE (In Russ.)

19.	Shurupova O. S., Shurupova A. S. The Archetype of Christmas in the 
A. I. Solzhenitsyn’s Novel “The First Circle”. In: Zadonskie Svyato-Tikho­
novskie obrazovatel’nye chteniya “Pominayte nastavnikov vashikh” (Evr. 13:7), 
posvyashchennye godu pedagoga i nastavnika: materialy ХIX Mezhdunarod­
nogo foruma (Lipetsk, 14–15 dekabrya 2023 goda) [Zadonsk St. Tikhon’s 
Educational Readings “Remember Your Mentors” (Heb. 13:7), Dedicated to 
the Year of the Teacher and Mentor: Proceedings of the 19th International 
Forum (Lipetsk, December 14–15, 2023)]. Lipetsk, Lipetsk State Pedagogical 
University Named After P. P. Semenov-Tyan-Shansky Publ., 2023, pp. 235–
238. Available at: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_59429883_62113320.
pdf (accessed on September 10, 2025). EDN: CGLJGN (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Олейников Алексей Александрович, 
магистрант, Воронежский государ-
ственный педагогический уни
верситет (ул. Ленина, 86, г. Воронеж, 
Российская Федерация, 394043); 
ORCID: https://orcid.org/0009-0004-
2302-2293; e-mail: alexei.oleinikov.
alexanderovic@gmail.com.

Alexei A. Oleinikov, Master’s Student, 
Voronezh State Pedagogical Univer-
sity (ul. Lenina 86, Voronezh, 394043, 
Russian Federation); ORCID: https://
orcid.org/0009-0004-2302-2293; 
e-mail: alexei.oleinikov.alexander-
ovic@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 10.10.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 12.12.2025
Принята к публикации / Accepted 15.12.2025
Дата публикации / Date of publication 02.02.2026

https://www.elibrary.ru/download/elibrary_59429883_62113320.pdf
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_59429883_62113320.pdf
https://www.elibrary.ru/cgljgn


Научный журнал

ПРОБЛЕМЫ ИСТОРИЧЕСКОЙ ПОЭТИКИ

2026

Том 24

№ 1

Свидетельство о регистрации СМИ 
ЭЛ № ФС 77–61851 от 18.05.2015

Редакторы: И. С. Андрианова, Т. В. Панюкова, М. В. Заваркина, 
Л. В. Алексеева, Ю. Д. Зирка, Е. Н. Вяль

Компьютерная верстка: М. В. Заваркина, В. С. Зинкова, Е. Н. Вяль 
Перевод: Я. И. Соломинская

Зав. редакцией: И. С. Андрианова

Здесь и далее во всех публикациях журнала написание прописных 
и строчных букв приведено в соответствие с эдиционными и орфографи-
ческими правилами и проверено по источникам и научным изданиям.

Подписано к изданию 29.01.2026. Уч.-изд. л. 19.

Федеральное государственное бюджетное образовательное  
учреждение высшего образования

ПЕТРОЗАВОДСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ

185910, Российская Федерация
Петрозаводск, пр. Ленина, 33

Тел. +7 (8142) 719 603
E-mail: poetica@petrsu.ru

Сайт журнала в интернете: http://poetica.pro


	_GoBack
	_Hlk156121783
	_GoBack

