
© А. Ф. Паченко, 2026

2026;24(1):121–139 Проблемы исторической поэтики / The Problems of Historical Poetics

Научная статья
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242
EDN: KFUPPQ

Принцип всеединства  
в религиозно-философских представлениях 

Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Соловьева
(1870−1880-е гг.)

А. Ф. Паченко
независимый исследователь

(г. Санкт-Петербург, Российская Федерация)
e-mail: pachenkoann@gmail.com

Аннотация. В статье рассмотрены религиозно-философские представле- 
ния и идейные пересечения Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Со- 
ловьева в 1870−1880-е гг. — ключевое десятилетие для их творческих 
и мировоззренческих исканий. На материале романов «Подросток», «Анна 
Каренина», «Братья Карамазовы», публицистики и философских тракта-
тов выявлены параллели и расхождения в понимании центральных для 
мыслителей проблем: кризиса современного христианства, поиска положи- 
тельного нравственного идеала, онтологии деятельной любви и личного  
бессмертия как основы всечеловеческого единства. Особое внимание уде-
лено роли личных контактов и взаимного влияния (поездка Достоевского 
и Соловьева в Оптину пустынь, чтение Толстым работ Соловьева), а также 
значению идей Н. Ф. Федорова в «общем деле» воскресения. В центре фило- 
софских построений Толстого, Достоевского и Соловьева 1870−1880-х гг. — 
идея деятельной любви как силы, призванной преобразить мир и стать 
всеобъединяющим началом для человека и общества.
Ключевые слова: Ф. М. Достоевский, Л. Н. Толстой, Вл. С. Соловьев, 
принцип всеединства, преображение, бессмертие, воскресение, спасение, 
деятельная любовь, истинное христианство, идеал Христа
Благодарность. Исследование выполнено за счет гранта Российского 
научного фонда (РНФ, проект № 24-18-00762 «Классики русской литературы 
второй половины XIX века: биографические "пересечения", критическая  
рецепция и интертекстуальные связи»; https://rscf.ru/project/24-18-00762/, 
ИРЛИ РАН).
Для цитирования: Паченко А. Ф. Принцип всеединства в религиозно-
философских представлениях Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого и Вл. С. Со- 
ловьева (1870−1880-е гг.) // Проблемы исторической поэтики. 2026. Т. 24. 
№ 1. С. 121–139. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242. EDN: KFUPPQ



122 Anna F. Pachenko

Original article
DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242
EDN: KFUPPQ

The Principle of All-Unity 
in the Religious and Philosophical Views 

of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, 
and Vladimir Solovyov (1870s−1880s)

Anna F. Pachenko
Independent Researcher

(Saint Petersburg, Russian Federation)
e-mail: pachenkoann@gmail.com

Abstract. The article examines the religious-philosophical views and intel- 
lectual intersections of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, and Vladimir Solo- 
vyov during the 1870s–1880s, a pivotal decade for their creative and ideological 
quests. Drawing on the novels “The Adolescent,” “Anna Karenina,” and 
“The Brothers Karamazov,” as well as publicistic writings and philosophical 
treatises, the study identifies parallels and divergences in the thinkers’ under-
standing of central issues: the crisis of contemporary Christianity, the search 
for a positive moral ideal, the ontology of active love, and personal immorta- 
lity as the foundation of universal human unity. Special attention is given to 
the role of personal contacts and mutual influences (Dostoevsky and Solovyov’s 
pilgrimage to the Optina Pustyn monastery, Tolstoy’s reading of Solo- 
vyov’s works), as well as to the significance of Nikolai Fyodorov’s ideas con-
cerning the “common task” of resurrection. The author concludes that, des- 
pite differences in their perception of Christ’s figure and the form of resur- 
rection, all three thinkers agreed that Christian faith must be imbued with new 
content capable of uniting people through active love. Dostoevsky, Solovyov, 
and Tolstoy considered the aspiration for collective resurrection and faith in 
the immortality of the human soul to be the paramount needs of the modern  
individual. 
Keywords: Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, Vladimir Solovyov, principle of 
all-unity, transfiguration, immortality, resurrection, salvation, active love, true 
Christianity, the ideal of Christ
Acknowledgments. The research study was carried with the financial support 
of the Russian Science Foundation (RSF, project number 24-18-00762, https://
rscf.ru/project/24-18-00762/; The Institute of Russian Literature (Pushkinskiy 
Dom), Russian Academy of Sciences).
For citation: Pachenko A. F. The Principle of All-Unity in the Religious and 
Philosophical Views of Fyodor Dostoevsky, Leo Tolstoy, and Vladimir Solovyov 
(1870s−1880s). In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems of Historical  
Poetics], 2026, vol. 24, no. 1, pp. 121–139. DOI: 10.15393/j9.art.2026.16242. EDN: 
KFUPPQ (In Russ.)



Принцип всеединства в религиозно-философских… 123

Период 1870−1880-х гг. является значимым для понимания 
и изучения творчества Ф. М. Достоевского, Л. Н. Толстого 

и философского наследия Вл. С. Соловьева. Именно в это де-
сятилетие происходят их личные и идейные пересечения, ока- 
завшие глубокое влияние на философские и художественные 
искания каждого из них.

О параллельности духовных поисков Достоевского и Тол-
стого свидетельствует их взаимный интерес к творчеству друг  
друга. Показательно, что в январе 1875 г. с разницей в несколь- 
ко дней выходят первые публикации «Подростка» («Отечест- 
венные Записки») и «Анны Карениной» («Русский Вестник»), 
где центральной становится проблема духовного распада семьи 
и общества.

Для героя Достоевского, Аркадия Долгорукого, идеалом 
становится не нравственное совершенство, а обретение мате-
риального богатства для доказательства собственной силы. 
Это стремление приводит Аркадия к ложной цели — изоляции 
от семьи:

«Но чуть увижу, что этот шаг, хотя бы и условный и малый, все-
таки отдалит меня от главного, то тотчас же с ними порву, брошу 
всё и уйду в свою скорлупу» [Достоевский; т. 13: 15].

Такое существование, по мысли Достоевского, неполноценно 
и губительно, так как в мире, где интересы отдельной личности 
стоят выше общего блага, невозможны духовное единство, 
гармония и полноценное бытие.

Пытаясь разобраться в нравственном облике отца, Аркадий 
Долгорукий оказывается втянут в конфликт не только семей- 
ный, но и внутренний. Этот внутренний разлад основан на по- 
иске самоопределения, положительного нравственного идеала 
и требовании онтологической свободы выбора для выражения 
личности. Хотя герой намеревается отдалиться от семьи и зна- 
комых, не доверяя отцу, он остается неразрывно связан с ними. 
Как пишут И. А. Киселева и Е. С. Сахарчук, роман представ- 
ляет собой «художественно и концептуально успешную попытку 
найти альтернативу греховной разобщенности» [Киселева, 
Сахарчук: 163]. Достоевский был убежден, что человек должен 
не отвергнуть «закон личности», а преодолеть его, «дозреть» 



124 А. Ф. Паченко

внутри своего Я до высших ступеней развития и «отдать это 
всё самовольно для всех» [Достоевский; т. 20: 192]. Логично, 
что путь к этой зрелости начинается в семье, где закладыва- 
ется первый опыт постижения Другого. Таким образом, в «Под- 
ростке» показано переходное, становящееся состояние героя.

Проблема отсутствия высшей, смыслообразующей идеи, 
подчиняющей себе жизнь, глубоко волновала Достоевского. 
В октябрьском выпуске «Дневника Писателя» за 1876 г. он опуб- 
ликовал статьи «Два самоубийства» и «Приговор». Хотя обстоя- 
тельства смерти описанных им людей разные, всех их объеди- 
няет именно утрата смысла, отсутствие положительного идеала, 
ради которого стоило бы жить. В «Приговоре» писатель каса- 
ется «основной и самой высшей идеи человеческого бытия — 
необходимости и неизбежности убеждения в бессмертии души 
человеческой» [Достоевский; т. 24: 46].

Позже, в декабрьском выпуске, в статье «Голословные утвер- 
ждения», Достоевский развивает эту мысль: «…без веры в свою 
душу и в ее бессмертие бытие человека неестественно, немыс- 
лимо и невыносимо» [Достоевский; т. 24: 46]. Он подчеркивает 
необходимость «совместной веры в бессмертие души челове- 
ческой» [Достоевский; т. 24: 49], поскольку индивидуального 
преображения недостаточно. Для преодоления мирового несо- 
вершенства нужны совместные усилия, ведущие к соединению 
людей через жертвенный отказ от собственного Я в пользу 
целого.

При этом идея любви к человечеству, оторванная от веры 
в Бога и бессмертие души, несостоятельна. Сознание своего бес-
силия облегчить страдания других, по мнению писателя, может 
привести лишь к ненависти и отчаянию [Достоевский; т. 24: 49]. 
Бессилие здесь проистекает из неизбежности и неискорени- 
мости страданий в условиях конечной, ограниченной зем- 
ной жизни, которая в таком случае предстает бессмысленной 
и несправедливой. Поэтому любые нравственные идеи, ус- 
военные вне веры в будущую жизнь, представляются Достоев- 
скому не только нежелательными, но и опасными для обще- 
ства. Этот круг проблем, волновавший писателя на протяжении  
1870–1880-х гг., нашел свое глубокое и полное воплощение в его 
итоговом романе — «Братья Карамазовы» (1880).



Принцип всеединства в религиозно-философских… 125

О последнем романе Достоевского, как и о его творчестве 
в целом, Толстой отзывался неоднозначно. Тем не менее иссле- 
дователи отмечают, что мыслитель внимательно читал поуче- 
ния старца Зосимы. Так, на странице 359 своего экземпляра 
«Братьев Карамазовых» в главе «Из бесед и поучений старца 
Зосимы» он подчеркнул ответ на вопрос о том, что есть ад: 
«Страдание о том, что нельзя уже более любить» [Плякин: 109], 
[Достоевский; т. 14: 292].

В этом поучении адский огонь осмысляется через противо- 
поставление бесконечного бытия, свободного от времени 
и пространства, земному миру, ограниченному этими кате- 
гориями. Достоевский подводит к мысли, что начало боже-
ственного единства существует в человеке извечно и его  
задача — реализовать это единство в абсолютном, онтологи- 
ческом смысле за время земной жизни. Если же человек 
не следует закону деятельной любви, он не способен постичь 
идеал Бога и воссоединиться с Ним, что обрекает его на стра-
дание. Когда время и пространство земного существования 
закончатся, для него начнется ад, поскольку избежать или  
смягчить духовные муки будет уже невозможно.

Эта идея была близка Толстому, и ее трагическое прелом- 
ление мы видим в судьбах героев романа «Анна Каренина». 
Алексей Александрович Каренин привык опираться на бюро- 
кратическое, формальное представление о жизни, в котором 
духовные вопросы не имели значения:

«Переноситься мыслью и чувством в другое существо было ду- 
шевное действие, чуждое Алексею Александровичу. Он считал 
это душевное действие вредным и опасным фантазерством» 
[Толстой; т. 18: 152].

После признания Анны в измене его усилия были направлены 
на сохранение репутации и месть. Однако, увидев жену при 
смерти, а Вронского — в отчаянии, Каренин переживает ду- 
ховный перелом. Внутренняя жизнь, которую он прежде счи- 
тал «душевным расстройством» [Толстой; т. 18: 434], откры- 
вает ему возможность забыть о себе и ощутить «блаженное 
состояние души, давшее ему вдруг новое, никогда неиспытанное 
им счастье» [Толстой; т. 18: 434]. Его решение не оставлять Анну 



126 А. Ф. Паченко

стало следствием пробудившейся способности к христиан- 
скому прощению. Но перерождение остается незавершенным:

«Он чувствовал, что, кроме благой духовной силы, руководив- 
шей его душой, была другая, грубая, столь же или еще более 
властная сила, которая руководила его жизнью, и что эта сила 
не даст ему того смиренного спокойствия, которого он желал» 
(курсив наш. — А. П.) [Толстой; т. 18: 441].

Подчинившись формальному общественному порядку, чуж- 
дому его душе, герой испытывает страдание и лишается ду- 
ховной целостности.

Анна после рождения ребенка оказывается в не менее  
тяжком положении и на протяжении всего романа так и не про- 
ходит путь духовного преображения. Ненавидя мужа за его 
прощение и мучаясь из-за разлуки с сыном, она оказывается 
в отчаянии. В беседе с братом героиня признается:

«Я чувствую, что лечу головой вниз в какую-то пропасть, но  
я не должна спасаться. И не могу» (курсив наш. — А. П.) [Толстой; 
т. 18: 450].

Гибель кажется ей закономерным наказанием за преступ- 
ление против супружеской верности и семейной целостности, 
а спасение — невозможным, поскольку ни «благая духовная 
сила», ни «грубая, властная» сила общественного порядка 
не становятся для нее опорой. Таким образом, Толстой по- 
казывает необходимость объединяющего духовного начала, 
с которым должен быть согласован земной, социальный по- 
рядок. В противном случае личность, стремящаяся к вере, 
но оказавшаяся под давлением разобщающих сил, может 
не выстоять и закончить свою жизнь трагически.

В 1875 г., в незаконченном и неопубликованном философ- 
ском наброске «О душе и жизни ее вне известной и понятной 
нам жизни», Толстой продолжил размышлять о сущности души 
как живого, объединяющего начала. Поскольку высший смысл  
жизни познается не рационально, а непосредственно, в вере, 
полноценное развитие души возможно только в контексте хрис- 
тианства, которое руководствуется «сознанием объедине- 
ния» (интеллектом, волей, любовью) [Толстой; т. 17: 346]. Для Тол-
стого важна практическая, разумная вера, которой человек 



Принцип всеединства в религиозно-философских… 127

следует свободно, осознавая всеобщее благо. Именно в деятель- 
ной любви, по мысли писателя, заключается преодоление разъ-
единяющего эгоизма и залог преображения общества и мира.

Художественным продолжением этой мысли можно счи- 
тать рассказ Толстого «Чем люди живы» (1881), сюжет кото- 
рого воплощает в повседневности напутствие старца Зосимы — 
«любить <…> ближних деятельно и неустанно» [Достоевский; 
т. 14: 52]. В романе «Братья Карамазовы», в главе «Маловерная 
дама», старец наставляет помещицу Хохлакову:

«По мере того, как будете преуспевать в любви, будете убеж- 
даться и в бытии Бога, и в бессмертии души вашей. Если же 
дойдете до полного самоотвержения в любви к ближнему, тогда 
уж несомненно уверуете, и никакое сомнение даже и не возмо- 
жет зайти в вашу душу. Это испытано, это точно» [Достоевский; 
т. 14: 52].

Прожив шесть лет среди людей и увидев, как они переносят тя-
готы земного существования, ангел Михаил в финале тол-
стовского рассказа подтверждает эту мысль, но высказывает 
ее как свершившуюся истину:

«Понял я теперь, что кажется только людям, что они заботой 
о себе живы, а что живы они одною любовью. Кто в любви, тот 
в Боге и Бог в нем, потому что Бог есть любовь» [Толстой; т. 25: 25].

Однако, как отмечает С. Р. Шаваринская, воплощая в лите- 
ратуре тип героя, способного к деятельной любви и живой 
вере, Достоевский и Толстой вкладывают в эти образы разное 
содержание. Так, образ Вареньки («Анна Каренина») создается 
преимущественно через ее дела и окружение, в то время как 
образ Софьи Андреевны («Подросток») строится на христианском  
смирении, образе жизни и словах [Шаваринская: 90]. Варенька 
погружена в «поток обезличенной любви» [Шаваринская: 90], 
что делает ее счастливой, тогда как мать Аркадия Долгорукого — 
в «любовь личностную» [Шаваринская: 90], что приводит ее 
к страданиям.

Представляется, что тема «обезличенного», всенаправлен- 
ного потока деятельной любви раскрыта в романе «Анна Каре- 
нина» значительно шире. Левин едва помнил мать, но «понятие 



128 А. Ф. Паченко

о ней» было для него «священным воспоминанием» [Толстой; 
т. 18: 101], которое должно было возродиться в облике буду-
щей жены. Преемственность поколений связана у героя ско- 
рее со значением образа матери, чем с ее индивидуальными 
чертами. Фигуры отца и матери — основа семейства, единства, 
которое продолжает род и обеспечивает связь поколений. 
Именно к такому пониманию семьи как единства и стремит-
ся Левин. Любовь к женщине он «не мог себе представить без  
брака», а сам брак считал «главным делом жизни» [Толстой; 
т. 18: 101]. Перед свадьбой с Кити Левина мучает собственная 
«неневинность» [Толстой; т. 18: 429]. Он переживает о том, что 
невеста «откажется» от него [Толстой; т. 18: 428] и слияние душ 
в единое целое не состоится.

Тема «обезличенной» деятельной любви поддерживается 
в романе и через примеры семей с нарушенным миропорядком. 
Дарья Александровна, пытаясь убедить Каренина не разво-
диться с неверной женой, восклицает:

«Нет, это будет ужасно. Она будет ничьей женой, она погибнет!» 
(курсив наш. —  А. П.) [Толстой; т. 18: 415].

Существование личности вне ее социальной роли представ- 
ляется ей немыслимым. В той же беседе Долли, рассказывая 
о своей семейной драме, говорит, что простила мужа, который 
«возвращается в семью и чувствует свою неправоту, делается 
чище, лучше…» [Толстой; т. 18: 415], и советует Каренину по- 
ступить так же. Хлопоты о детях стали для героини спасением 
в момент кризиса и духовного «отказа» со стороны мужа:

«Но хлопоты и беспокойства эти были для Дарьи Александ- 
ровны единственно возможным счастьем. Если бы не было этого, 
она бы оставалась одна со своими мыслями о муже, который 
не любил ее» [Толстой; т. 18: 276].

Внимание Толстого направлено на сохранение целостности 
семьи как таковой, поскольку верующий человек рано или 
поздно познает чудо христианского прощения и любовь, спо- 
собную восстановить нарушенное единство и преодолеть разоб-
щающие силы зла. Так, Алексей Каренин с ужасом понимает, 
к какому шагу его подталкивает общественный земной порядок:



Принцип всеединства в религиозно-философских… 129

«Согласиться на развод, дать ей свободу значило в его понятии 
отнять у себя последнюю привязку к жизни детей, которых он 
любил, а у нее — последнюю опору на пути добра и ввергнуть ее 
в погибель» [Толстой; т. 18: 454].

Положение обманутого мужа пугает его куда меньше:
«Как ни было это дурно, это было всё-таки лучше, чем разрыв, 
при котором она становилась в безвыходное, позорное положе- 
ние, а он сам лишался всего, что любил» (курсив наш. — А. П.) 
[Толстой; т. 18: 447].

В начале 1870-х к творческому диалогу писателей присоеди- 
нился Вл. Соловьев. Знакомство Достоевского с юным филосо- 
фом произошло в 1873 г. К этому моменту Соловьев, переживший  
мировоззренческий кризис, уже был сознательно верующим 
христианином, что сближало его убеждения с позицией зрелого 
писателя. Некоторые исследователи — например, В. А. Викто- 
рович — полагают даже, что в Соловьеве Достоевский «имел 
перед собой своеобразное зеркало» [Викторович: 10].

После смерти младшего сына Достоевского, Алексея, летом 
1878 г. писатель и философ совершили совместное паломниче- 
ство в Оптину пустынь. По воспоминаниям Соловьева, во время 
поездки Достоевский обсуждал с ним идею будущего романа 
как идею Вселенской Церкви. Впоследствии, в «Трех речах в па- 
мять Достоевского» (1881−1883), философ писал:

«Церковь, как положительный общественный идеал, должна была 
явиться центральною идеей нового романа или нового ряда ро-
манов, из которых написан только первый — "Братья Карамазовы"» 
[Соловьев, 1912: 197].

Как отмечает В. Н. Захаров, эта поездка была для писателя 
возможностью отметить сороковины по сыну, окончательно 
определить идею будущего романа и познакомиться с феноме- 
ном старчества [Захаров, 2016: 68]. Более того, по убедительному 
доказательству исследователя, семейная трагедия послужила  
мощным импульсом к развитию танаталогического сюжета 
в «Братьях Карамазовых» и «воскрешению» Алексея Федоровича 
Достоевского в образе Алексея Федоровича Карамазова [Заха- 
ров, 2022: 39]. Закономерно, что именно устами Алеши Карамазова 



130 А. Ф. Паченко

Достоевский выражает надежду на преодоление смерти и все- 
общее воскресение:

«Непременно восстанем, непременно увидим [друг друга] и ве- 
село, радостно расскажем друг другу всё, что было» [Достоевский; 
т. 15: 197].

Знакомство Толстого с работами Соловьева произошло го-
дом позже, в 1874 г. Писатель прочитал его магистерскую дис- 
сертацию «Кризис западной философии. Против позитивис- 
тов» и остался ею весьма доволен [Толстой; т. 62: 128]. Личная 
встреча состоялась в 1875 г., когда Соловьев перед заграничной 
поездкой посетил Ясную Поляну. В письме от 3 мая 1875 г. 
он сам просил Толстого о встрече:

«Отправляясь на долгое время за границу, я не желал бы уехать, 
не увидав и не познакомившись с Вами»1.

После этого Толстой писал Н. Н. Страхову, что «знаком- 
ство с философом Соловьевым очень много дало <…> нового» 
[Толстой; т. 62: 197]. Впоследствии их отношения развивались 
противоречиво, но взаимный интерес не угасал.

В. Б. Ремизов отмечает, что Толстой активно обращался к ра- 
ботам философа и оставил множество пометок на страницах 
его сочинений, в особенности поздних («История и будущность  
теократии» — 23 пометки, «Нравственная организация челове- 
чества» — 24) [Ремизов: 227]. И. И. Евлампиев и И. Ю. Матвеева 
указывают на интерес Толстого к малоизвестной тогда статье 
Соловьева «Вера, разум и опыт» [Евлампиев, Матвеева: 226], 
опубликованной в еженедельнике «Гражданин» за 1877 г. В ней 
философ последовательно доказывает необходимость цель- 
ного познания мира, опирающегося на эмпирический, теологи- 
ческий и рациональный способы. Задачу такого познания он  
возлагает на новое христианство, поскольку авторитет старого, 
современного ему, уже слаб и не отражает действительность. 
Чуть раньше Толстой создал, но не завершил философский 
набросок «О значении христианской религии» (1875−1876). 
В нем он пишет, что старшее поколение, воспитывая детей, 
стремилось передать единственно важное знание — «объяс- 
неніе смысла о значеніи жизни и смерти» [Толстой; т. 17: 354].

1 Переписка Л. Н. Толстого с В. С. Соловьевым // Л. Н. Толстой. II. М.: 
АН СССР, 1939. С. 269. (Сер.: Лит. наследство; т. 37/38.)



Принцип всеединства в религиозно-философских… 131

В январе — апреле 1878 г. Соловьев прочитал цикл из 12 лек- 
ций «О Богочеловечестве». На некоторых из них побывал Дос- 
тоевский2. В библиотеке писателя также имелись труды фило- 
софа («Кризис западной философии. Против позитивистов» 
(1874), «Критика отвлеченных начал» (1877−1880)) [Библиотека 
Ф. М. Достоевского: 143–144]. В «Чтениях о Богочеловечестве» 
Соловьев развивает идею Бога как идеального целого, безуслов- 
ного блага, к которому человек должен стремиться свободно, 
а не подменять его ложными социальными идеалами, такими 
как социализм. Он пишет:

«Оно [положительное содержание божественного начала] не мо-
жет быть только совокупностью природных явлений, так как 
каждое из этих явлений, а следовательно, и все они вместе пред-
ставляют лишь постоянный переход, процесс, имеющий толь- 
ко видимость бытия, а не подлинное, существенное и пребыва- 
ющее бытие. Если, таким образом, наш природный мир по своему 
чисто относительному характеру не может быть подлинным со- 
держанием божественного начала, то такое содержание, т. е. по- 
ложительное всё (всецелость, или полнота бытия), может нахо- 
диться лишь в сверхприродной области, которая в противопо- 
ложность миру вещественных явлений определяется как мир 
идеальных сущностей, царство идей» [Соловьев, 1911: 50].

Тезисы Соловьева о сущности абсолютного божественного 
целого и его значении во многом перекликаются с идеями Дос- 
тоевского 1860-х гг., когда писателя глубоко интересовала тема 
социализма как ложного объединяющего начала и христиан- 
ства как истинной, идеальной формы человеческого существова- 
ния, ведущей к бессмертию [Достоевский; т. 20: 194]. Известно, 
что Достоевский планировал написать статью или цикл статей, 
посвященных этой проблеме и месту христианства в искусстве, 
чтобы определить степень близости христианского и социа- 
листического идеалов. Замысел остался неосуществленным. 
По предположениям исследователей, причиной этому могла  
быть «теоретичность» задумки [Заваркина: 89] или отсутствие 
подходящей площадки для публикации [Захаров, 1996: 143]. 

2 «Имеются сведения, что Д., бывший членом Общества любителей 
духовного просвещения <…>, посещал лекции Вл. С. Соловьева <…>, 
но какие именно, неизвестно» [Летопись жизни и творчества: 249].



132 А. Ф. Паченко

Однако отголоски этих размышлений нашли отражение в его 
последующем творчестве [Захаров, 1996: 143], в частности, 
в романе «Идиот» (1869) [Галкин: 322], [Кибальник, 2017: 42].

В письме Н. П. Петерсону от 24 марта 1878 г. Достоевский 
проявил интерес к философской системе Н. Ф. Федорова. Тема 
воскресения как элемента бессмертия и всеединства волновала 
писателя, поэтому его внимание к мыслителю, разрабатывав- 
шему проект всеобщего спасения, закономерно. В том же письме 
Достоевский засвидетельствовал совпадение своих взглядов 
с убеждениями Вл. Соловьева в вопросе о личном бессмертии:

«Предупреждаю, что мы здесь, то есть я и Соловьев, по крайней  
мере верим в воскресение реальное, буквальное, личное и в то, 
что оно сбудется на земле» [Достоевский; т. 30, кн. 1: 14–15].

А. Г. Гачева, подробно проанализировавшая тему «Достоев- 
ский и Н. Ф. Федоров», доказывает влияние системы Федо- 
рова на иммортологические представления Достоевского и на 
внутренний сюжет романа «Братья Карамазовы». Именно после 
знакомства с идеями Федорова писатель глубже осознает необ- 
ходимость творческого преображения личности и мира, прони- 
каясь идеей всеобщего спасения, зависящего от деятельных 
усилий человека [Гачева, 2008: 61]. Близость религиозно-фило-
софских исканий Достоевского и Федорова Гачева отмечает 
уже в романе «Подросток», где центральной стала тема восстано- 
вления родства между отцом и сыном в евангельском смысле  
[Гачева, 2022: 329]. Эта тема созвучна мысли Федорова о необхо- 
димости «возвратить сердца сынов к отцам» [Федоров: 246] 
и отцов к детям. Такое преображение, по мысли философа, 
должно искупить греховную,  смертную природу человека 
и стать основой всечеловеческого родства, которое Достоевский 
и Соловьев видели в контексте идеи Вселенской Церкви.

Эта идея, высказанная Соловьевым в «Чтениях о Богоче-
ловечестве», находит отражение в «Братьях Карамазовых» 
в споре Ивана Карамазова и Зосимы о церковном суде. Как 
отмечает С. А. Кибальник, подробно анализировавший эту  
главу, у Ивана она обретает характер теократической утопии 
(близкий Соловьеву), а у Зосимы — земного, гуманистичес- 
кого и достижимого идеала (близкого Достоевскому) [Кибаль- 
ник, 2021: 229−230].



Принцип всеединства в религиозно-философских… 133

Подобное понимание воскресения было чуждо Толстому 
и казалось ему надуманным. 14 января 1889 г. он записал в днев- 
нике о взглядах Федорова:

«…встретил Николая Федоровича и с ним беседовал. У него вроде 
как у Урусова в жизни и книгах не то, что есть, а то, что ему 
хочется. И интонации уверенности удивительные. Всегда эти 
интонации в обратном отношении с истиною. Ему пластырь 
надо» [Гусев: 77].

В философском трактате «В чем моя вера?» (1884) Толстой 
писал:

«Христос, отрицая личное, плотское воскресение, признает вос- 
становление жизни в том, что человек жизнь свою переносит 
в Бога. Христос учит спасению от жизни личной и полагает это 
спасение в возвеличении сына человеческого и жизни в Боге. 
Связывая это свое учение с учением евреев о пришествии мес-
сии, он говорит евреям о восстановлении сына человеческого 
из мертвых, разумея под этим не плотское и личное восстанов- 
ление мертвых, а пробуждение жизни в Боге. О плотском же 
личном воскресении он никогда не говорил» [Толстой; т. 23: 392].

Идея спасения, восстановления падшего человека стала клю-
чевой для мыслителей XIX в. Анализируя ее воплощение у Дос- 
тоевского, Толстого и Чехова, С. А. Кибальник отмечает, что 
у Достоевского непосредственное «восстановление погибшего 
человека» почти не изображается, а лишь намечается [Кибаль- 
ник, 2024: 161], хотя вариации этой темы разнообразны. Среди 
них — тема «спасения падшей женщины», связывающая ро- 
маны «Идиот» Достоевского и «Воскресение» (1899) Толстого 
[Кибальник, 2024: 162−165]. Проводя сюжетные параллели, ис- 
следователь обращает внимание на позитивный финал тол-
стовского романа. В отличие от князя Мышкина, чья попытка 
спасти Настасью Филипповну оканчивается крахом, Нехлю- 
дов стремится искупить собственную вину перед Катюшей  
Масловой. Однако позитивный исход достигается не «состра- 
дательной» любовью героя, а жертвой самой Катюши, освобо- 
дившей Нехлюдова от обещания жениться, то есть проявле-
нием «обычной человеческой любви» [Кибальник, 2024: 165].



134 А. Ф. Паченко

Существенным расхождением было и понимание фигуры 
Христа. Для Достоевского, как и для Соловьева, разделявшего 
его взгляды в 1870−1880-е гг., принципиально важным было 
присутствие деятельного идеала Христа «как идеала человека 
во плоти» [Достоевский; т. 20: 172], идеала, к которому люди  
могут приближаться. Еще в 1854 г. в письме к Н. Д. Фонвизиной 
Достоевский признавался:

«Мало того, если б кто мне доказал, что Христос вне истины, 
и действительно было бы, что истина вне Христа, то мне лучше 
хотелось бы оставаться со Христом, нежели с истиной» [Достоев- 
ский; т. 28, кн. 1: 176].

И Достоевский, и Соловьев были убеждены, что мир без  
Христа останется несправедливым, бессмысленным и полным  
страданий.

В отличие от них, Толстой, казалось бы, придавал исклю- 
чительное значение самому учению Христа, идее непротивле- 
ния злу, а не Его личности. В трактате «В чем моя вера?» он писал:

«Таковы и эти простые слова Бога: не противься злу. Они очень 
просты, но в них выражен закон Бога и человека, единственный 
и вечный. Закон этот до такой степени вечен, что если и есть 
в исторической жизни движение вперед к устранению зла, то 
только благодаря тем людям, которые так поняли учение Христа 
и которые переносили зло, а не сопротивлялись ему насилием. 
Движение к добру человечества совершается не мучителями, 
а мучениками» (курсив наш. — А. П.) [Толстой; т. 23: 334].

Тем не менее Христос как воплощение жертвенности и добра, 
безусловно, сохранял для Толстого глубокую значимость.

Таким образом, все три мыслителя остро переживали кри- 
зис положительного нравственного и общественного идеала. 
В центре философских построений Ф. М. Достоевского, Л. Н. Тол- 
стого и Вл. С. Соловьева 1870−1880-х гг. — идея деятельной 
любви как силы, призванной преобразить мир и стать всеобъ- 
единяющим началом для человека и общества.



Принцип всеединства в религиозно-философских… 135

Cписок литературы
1.	 Библиотека Ф. М. Достоевского: опыт реконструкции. Научное 

описание. СПб.: Наука, 2005. 338 с.
2.	 Викторович В. А. Достоевский и Вл. Соловьев // Достоевский и миро-

вая культура: альманах. СПб.: Литературно-мемориальный музей 
Ф. М. Достоевского в Санкт-Петербурге, 1993. № 1. Ч. 2. С. 5–31. EDN: 
DWGASO

3.	 Галкин А. Б. Образ Христа и концепция человека в романе Ф. М. Дос- 
тоевского «Идиот» // Роман Ф. М. Достоевского «Идиот»: современное 
состояние изучения: сб. работ отечественных и зарубежных ученых. 
М.: Наследие, 2001. С. 319–336 [Электронный ресурс]. URL: https://
www.elibrary.ru/download/elibrary_30667360_94820992.pdf (28.10.2025). 
EDN: ZVCLEL

4.	 Гачева А. Г. Ф. М. Достоевский и Н. Ф. Федоров: встречи в русской 
культуре. М.: ИМЛИ РАН, 2008. 576 с.

5.	 Гачева А. Г. «Восстановление родства»: роман «Подросток» как пролог 
к диалогу Н. Ф. Федорова и Ф. М. Достоевского // Роман Ф. М. Достоев- 
ского «Подросток»: современное состояние изучения. М.: ИМЛИ РАН, 
2022. С. 309–337 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_49991851_83238656.pdf (28.10.2025). DOI: 10.22455/978-
5-9208-0677-2-309-337. EDN: JWWIBO

6.	 Гусев Н. Н. Лев Николаевич Толстой: материалы к биографии с 1870 
по 1881 год. М.: АН СССР, 1963. 695 с.

7.	 Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: в 30 т. Л.: Наука, 1972–1990.
8.	 Евлампиев И. И., Матвеева И. Ю. Религиозные учения Л. Толстого 

и Вл. Соловьева и проблема единства русской религиозной философии // 
Историко-философский ежегодник. 2019. Т. 34. С. 222–249 [Электрон- 
ный ресурс]. URL: https://iphras.ru/uplfile/histph/2019/evlampiev.pdf 
(28.10.2025). DOI: 10.21267/AQUILO.2019.34.43443. EDN: ORAJIB

9.	 Заваркина М. В. «Социализм и Христианство»: проблемы атрибуции 
и публикации замысла Достоевского // Неизвестный Достоевский. 
2020. Т. 7. № 2. С. 69–97 [Электронный ресурс]. URL: https://unknown-dos-
toevsky.ru/files/redaktor_pdf/1595258910.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/
j10.art.2020.4661. EDN: PMYXGW

10.	 Захаров В. Н. О христианском значении основной идеи творчества 
Достоевского // Достоевский в конце XX века: сб. ст. М.: Классика 
плюс, 1996. С. 137–146.

11.	 Захаров В. Н. Из забытых мемуаров. П. Матвеев о Ф. Достоевском, 
Н. Страхове, Л. Толстом // Неизвестный Достоевский. 2016. Т. 3. № 1. 
С. 58–70 [Электронный ресурс]. URL: https://unknown-dostoevsky.ru/
files/redaktor_pdf/1461750377.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/j10.art.2016.2621. 
EDN: WAHYNX

12.	 Захаров В. Н. «Смерть можно будет побороть…» (танатологический 
сюжет в «Братьях Карамазовых» Достоевского) // Неизвестный Дос- 
тоевский. 2022. Т. 9. № 4. С. 30–43 [Электронный ресурс]. URL: https://



136 А. Ф. Паченко

unknown-dostoevsky.ru/files/redaktor_pdf/1670693360.pdf (28.10.2025). 
DOI: 10.15393/j10.art.2022.6361. EDN: ZHBAVO

13.	 Кибальник С. А. Записные книжки как источник для комментария 
и интерпретации литературного произведения // Русская литература. 
2017. № 4. С. 40–51 [Электронный ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_30685294_97420632.pdf (28.10.2025). EDN: ZVMQMD

14.	 Кибальник С. А. Философский интертекст творчества Достоевского. 
СПб.: Петрополис, 2021. 364 с. EDN: OKDYVY

15.	 Кибальник С. А. Идея «восстановления погибшего человека» в русской 
классике (Достоевский, Толстой, Чехов) // Проблемы исторической 
поэтики. 2024. Т. 22. № 1. С. 157–175 [Электронный ресурс]. URL: https://
poetica.pro/files/redaktor_pdf/1708001936.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/
j9.art.2024.12882. EDN: XSBXCW

16.	 Киселева И. А., Сахарчук Е. С. Идея родственной любви в романе 
Ф. М. Достоевского «Подросток» // Проблемы исторической поэтики. 
2021. Т. 19. № 3. С. 150–169 [Электронный ресурс]. URL: https://poetica.
pro/files/redaktor_pdf/1633680870.pdf (28.10.2025). DOI: 10.15393/j9.
art.2021.9982. EDN: NFONKT

17.	 Летопись жизни и творчества Ф. М. Достоевского, 1821–1881: в 3 т. СПб.: 
Акад. проект, 1999. Т. 3: 1875–1881. 615 с.

18.	 Плякин А. Толстой — читатель Достоевского (по материалам ясно- 
полянской библиотеки Л. Н. Толстого) // Достоевский и мировая куль- 
тура: альманах. М.: Классика плюс, 1997. № 8. С. 106–110.

19.	 Ремизов В. Б. «Идти по звезде, по солнцу» (Л. Н. Толстой и В. С. Соловьев) // 
Яснополянский сборник 1998: статьи, материалы, публикации. Тула: 
Ясная Поляна, 1999. С. 225–237.

20.	 Соловьев В. С. Кризис западной философии. Против позитивистов // 
Соловьев В. С. Собр. соч.: в 10 т. 2-е изд. СПб.: Просвещение, [1911]. 
Т. 1: 1873–1877. С. 27–151.

21.	 Соловьев В. С. Три речи в память Достоевского // Соловьев В. С. 
Собр. соч.: в 10 т. 2-е изд. СПб.: Просвещение, 1912. Т. 3: 1877–1884. 
С. 186–218.

22.	 Толстой Л. Н. Полн. собр. соч.: в 90 т. М.; Л.: ГИХЛ, 1928–1958.
23.	 Федоров Н. Ф. Собр. соч.: в 4 т. М.: Традиция, 1997. Т. 3. 756 с.
24.	 Шаваринская С. Р. О единстве образных систем романов «Подросток» 

Ф. М. Достоевского и «Анна Каренина» Л. Н. Толстого в религиозно-
нравственной сфере // Вестник Костромского государственного уни- 
верситета им. Н. А. Некрасова. 2015. Т. 21. № 3. С. 86–90 [Электронный  
ресурс]. URL: https://www.elibrary.ru/download/elibrary_23873027_76858346.
pdf (28.10.2025). EDN: SCEMEC



The Principle of All-Unity in the Religious and Philosophical… 137

References
1.	  Biblioteka F. M. Dostoevskogo: opyt rekonstruktsii. Nauchnoe opisanie 

[F. M. Dostoevsky’s Library: the Experiment of Reconstruction. Scientific 
Description]. St. Petersburg, Nauka Publ., 2005. 338 p. (In Russ.)

2.	 Viktorovich V. A. Dostoevsky and Vl. Solovyov. In: Dostoevskiy i mirovaya 
kul’tura: al’manakh [Dostoevsky and World Culture: Almanac]. St. Petersburg, 
F. M. Dostoevsky Literary-Memorial Museum Publ., 1993, no. 1, part 2, pp. 5–31. 
EDN: DWGASO (In Russ.)

3.	 Galkin A. B. The Image of Christ and the Concept of Man in the Novel by 
F. M. Dostoevsky “Idiot”. In: Roman F. M. Dostoevskogo “Idiot”: sovremen-
noe sostoyanie izucheniya [The Novel by Dostoevsky “The Idiot”: The Current 
State of Studying]. Moscow, Nasledie Publ., 2001, pp. 319–336. Available at: 
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_30667360_94820992.pdf  
(accessed on October 28, 2025). EDN: ZVCLEL (In Russ.)

4.	 Gacheva A. G. F. M. Dostoevskiy i N. F. Fedorov: vstrechi v russkoy kul’ture 
[F. M. Dostoevsky and N. F. Fedorov: Meetings in Russian Culture]. Moscow, 
A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Scien- 
ces Publ., 2008. 576 p. (In Russ.)

5.	 Gacheva A. G. “Restoring the Kinship”: the Novel “The Adolescent” as a Pro-
logue to the Dialogue Between Nikolay Fedorov and Fyodor Dostoevsky.  
In: Roman F. M. Dostoevskogo “Podrostok”: sovremennoe sostoyanie izuche- 
niya [Dostoevsky’s Novel “The Adolescent”: The Current State of Studying]. 
Moscow, A. M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy 
of Sciences Publ., 2022, pp. 309–337. Available at: https://www.elibrary.ru/
download/elibrary_49991851_83238656.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.22455/978-5-9208-0677-2-309-337. EDN: JWWIBO (In Russ.)

6.	 Gusev N. N. Lev Nikolaevich Tolstoy: materialy k biografii s 1870 po 1881 god 
[Leo Nikolaevich Tolstoy: Materials for a Biography from 1870 to 1881]. 
Мoscow, The Academy of Sciences of the USSR Publ., 1963. 695 p. (In Russ.)

7.	 Dostoevskiy F. M. Polnoe sobranie sochineniy: v 30 tomakh [The Complete 
Works: in 30 Vols]. Leningrad, Nauka Publ., 1972–1990. (In Russ.)

8.	 Evlampiev I. I., Matveeva I. Yu. Religious Teachings of L. Tolstoy and 
Vl. Solovyov and the Problem of the Unity of Russian Religious Philosophy. 
In: Istoriko-filosofskiy ezhegodnik [History of Philosophy Yearbook], 2019, 
vol. 34, pp. 222–249. Available at: https://iphras.ru/uplfile/histph/2019/ 
evlampiev.pdf (accessed on October 28, 2025). DOI: 10.21267/AQUILO. 
2019.34.43443. EDN: ORAJIB (In Russ.)

9.	 Zavarkina M. V. “Socialism and Christianity”: Problems of Attribution and 
Publication of Dostoevsky’s Idea. In: Neizvestnyy Dostoevskiy [The Unknown 
Dostoevsky], 2020, vol. 7, no. 2, pp. 69–97. Available at: https://unknown-dos-
toevsky.ru/files/redaktor_pdf/1595258910.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.15393/j10.art.2020.4661. EDN: PMYXGW (In Russ.)



138 Anna F. Pachenko

10.	Zakharov V. N. About the Christian Meaning of the Main Idea of Dosto-
evsky’s Works. In: Dostoevskiy v kontse XX veka: sbornik statey [Dostoevsky 
at the End of the 20th Century: Collection of Articles]. Moscow, Klassika 
plyus Publ., 1996, pp. 137–146. (In Russ.)

11.	Zakharov V. N. From the Forgotten Memoirs. P. Matveev About F. Dosto-
evsky, N. Strakhov, L. Tolstoy. In: Neizvestnyy Dostoevskiy [The Unknown 
Dostoevsky], 2016, vol. 3, no. 1, pp. 58–70. Available at: https://unknown-dos-
toevsky.ru/files/redaktor_pdf/1461750377.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.15393/j10.art.2016.2621. EDN: WAHYNX (In Russ.)

12.	Zakharov V. N. “Death Itself May Be Overcome…” (Thanatological Plot 
in “The Brothers Karamazov” by Dostoevsky). In: Neizvestnyy Dostoevskiy 
[The Unknown Dostoevsky], 2022, vol. 9, no. 4, pp. 30–43. Available at: https://
unknown-dostoevsky.ru/files/redaktor_pdf/1670693360.pdf (accessed on 
October 28, 2025). DOI: 10.15393/j10.art.2022.6361. EDN: ZHBAVO (In Russ.)

13.	Kibal’nik S. A. Notebooks as a Source for Annotating and Interpreting a Work 
of Literature. In: Russkaya literaturа, 2017, no. 4, pp. 40–51. Available at: 
https://www.elibrary.ru/download/elibrary_30685294_97420632.pdf (acces- 
sed on October 28, 2025). EDN: ZVMQMD (In Russ.)

14.	Kibal’nik S. A. Filosofskiy intertekst tvorchestva Dostoevskogo [Philosophical 
Intertext of Dostoevsky’s Works]. St. Petersburg, Petropolis Publ., 2021. 364 p. 
EDN: OKDYVY (In Russ.)

15.	Kibal’nik S. A. The Idea of “Restoration of a Ruined Person” in Classic 
Russian Literature (Dostoevsky, Tolstoy, Chekhov). In: Problemy istoricheskoy 
poetiki [The Problems of Historical Poetics], 2024, vol. 22, no. 1, pp. 157–175. 
Available at: https://poetica.pro/files/redaktor_pdf/1708001936.pdf (accessed 
on October 28, 2025). DOI: 10.15393/j9.art.2024.12882. EDN: XSBXCW 
(In Russ.)

16.	Kiseleva I. A., Sakharchuk E. S. The Idea of Kindred Love in F. M. Dosto-
evsky’s “The Raw Youth”. In: Problemy istoricheskoy poetiki [The Problems 
of Historical Poetics], 2021, vol. 19, no. 3, pp. 150–169. Available at: https://
poetica.pro/files/redaktor_pdf/1633680870.pdf (accessed on October 28, 2025). 
DOI: 10.15393/j9.art.2021.9982. EDN: NFONKT (In Russ.)

17.	  Letopis’ zhizni i tvorchestva F. M. Dostoevskogo, 1821–1881: v 3 tomakh 
[The Chronicle of Dostoevsky’s Life and Works: in 3 Vols]. St. Petersburg, 
Akademicheskiy proekt Publ., 1999, vol. 3. 615 p. (In Russ.)

18.	Plyakin A. Tolstoy Is a Reader of Dostoevsky (Based on Materials from the 
Yasnaya Polyana Library of L. N. Tolstoy). In: Dostoevskiy i mirovaya kul’tura: 
al’manakh [Dostoevsky and World Culture: Almanac]. Moscow, Klassika  
plyus Publ., 1997, no. 8, pp. 106–110. (In Russ.)

19.	Remizov V. B. “Follow the Star, Follow the Sun” (L. N. Tolstoy and 
Vl. S. Solovyov). In: Yasnopolyanskiy sbornik 1998: stat’i, materialy, pub-
likatsii [Yasnaya Polyana Collection 1998: Articles, Materials, Publications]. 
Tula, Yasnaya Polyana Publ., 1999, pp. 225–237. (In Russ.)



The Principle of All-Unity in the Religious and Philosophical… 139

20.	Solov’yov V. S. The Crisis of Western Philosophy. Against the Positivists. 
In: Solov’yov V. S. Sobranie sochineniy: v 10 tomakh [Solovyov V. S. The Col-
lected Works: in 10 Vols]. 2nd ed. St. Petersburg, Prosveshchenie Publ., 1911, 
vol. 1, pp. 27–151. (In Russ.)

21.	Solov’yov V. S. Three Speeches in Memory of Dostoevsky. In: Solov’yov V. S. 
Sobranie sochineniy: v 10 tomakh [Solovyov V. S. The Collected Works:  
in 10 Vols]. 2nd ed. St. Petersburg, Prosveshchenie Publ., 1912, vol. 3, pp. 186–218. 
(In Russ.)

22.	Tolstoy L. N. Polnoe sobranie sochineniy: v 90 tomakh [The Complete Works: 
in 90 Vols]. Мoscow, Leningrad, Gosudarstvennoe izdatel’stvo khudozhest-
vennoy literatury Publ., 1928–1958. (In Russ.)

23.	Fedorov N. F. Sobranie sochineniy: v 4 tomakh [The Collected Works: in 4 Vols]. 
Мoscow, Traditsiya Publ., 1997, vol. 3. 756 p. (In Russ.)

24.	Shavarinskaya S. R. On the Unity of Imagery Systems of the Novels “A Raw 
Youth” by Fyodor Dostoevsky and “Anna Karenina” by Leo Tolstoy in the 
Religious and Moral Sphere. In: Vestnik Kostromskogo gosudarstvennogo 
universiteta im. N. A. Nekrasova [Vestnik of Kostroma State University], 2015, 
vol. 21, no. 3, pp. 86–90. Available at: https://www.elibrary.ru/download/
elibrary_23873027_76858346.pdf (accessed on October 28, 2025). EDN: 
SCEMEC (In Russ.)

ИНФОРМАЦИЯ ОБ АВТОРЕ / INFORMATION ABOUT THE AUTHOR
Паченко Анна Федоровна, неза- 
висимый исследователь (г. Санкт-
Петербург, Российская Федерация); 
e-mail: pachenkoann@gmail.com.

Anna F. Pachenko, Independent 
Researcher (Saint Petersburg, Rus- 
sian Federation); e-mail: pachen-
koann@gmail.com.

Поступила в редакцию / Received 08.11.2025
Поступила после рецензирования и доработки / Revised 10.01.2026
Принята к публикации / Accepted 14.01.2026
Дата публикации / Date of publication 02.02.2025


